Leon, C.. Blak Mama. Me gusta pero me asusta. laFuga, 9, 2009, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Blak Mama. Me gusta pero me asusta

Castracion, barroquismo y cultura popular

Por Christian Le6n

Afio: 2009
Pais: Ecuador

Tags | Cine experimental | Grupo subalternos | Estudio cultural | Ecuador

Blak Mama (2009) opera prima de Miguel Alverar y Patricio Andrade es una propuesta
interdisciplinaria que mezcla libremente danza, teatro, musica. Esta construida con el método de
escritura automatica. Es hermética, hibrida y barroca. Esta llena de simbolos, citas e intertextos.
Trabaja con un humor negro que roza en el absurdo. Tiene una retdrica abigarrada que juega
alegremente con los significantes de la cultura popular, los emblemas nacionales e identidades de
género. Por estas razones, Blak Mama es una obra hecha para ser amada u odiada. Invita a la censura
extrema o la celebracién regocijante, al fetichismo o al repudio. En ningun caso a la indiferencia. Sin
embargo, entre estos dos extremos cabe una serie de preguntas e interrogaciones que permitan
apreciar los campos que apertura el filme y los limites de su propia enunciacién. Entre el amor y odio,
calzan perfectamente algunas reflexiones mas sutiles y matizadas.

Blak Mama es excepcional. En una cinematografia conservadora y emergente como la ecuatoriana, un
proyecto de siete afios de investigacion interdisciplinaria que involucré dos montajes escénicos antes
de desembocar en el formato filmico es irrepetible. Incluso si uno piensa en el contexto
latinoamericano, son pocos los largometrajes experimentales menos aun si estos involucran
produccién de largo aliento. En contextos periféricos, signados por la falta recursos y la imposicién de
geopoliticas de la representacion dictadas desde el Primer Mundo, la experimentacion es un lujo de
dificil financiamiento y nula rentabilidad simbdlica. Blak Mama es un derroche pulsional, visual,
simbdlico y financiero. Es una fiesta irracional y excesiva en medio de la austeridad del cine
ecuatoriano y la consciencia biempensante de la narrativa realista dominante en América Latina. Por
su nivel de riesgo y ambicién es comparable a The Players vs. Angeles caidos (1969) de Alberto
Fischerman o Fando y Lis (1967) de Alexandro Jodorowsky. Lo cual puesto sobre el telon de fondo del
la cultura ecuatoriana, caracterizada por la escasa desarrollo del campo de las artes visuales y el cine,
es realmente significativo.

El trabajo de Miguel Alvear y Patricio Andrade pone en movimiento un conjunto de estrategias de
sublimacién y discurso tendientes a densificar el tejido narrativo sin pasar por la economia cldsica del
relato. La libre asociacidn, el contrapunto absurdo, el détournement, la parodia, la cita intertextual, la
descontextualizacion, la resemantizacion se transforman en los operadores de un relato en el cual
todo principio de realidad estd sepultado. Con los mecanismos de condensacién y desplazamiento
propios del discurso onirico, Alvear y Andrade trabajan los significantes propios del ritual popular,
mas especificamente aquellos que gravitan alrededor de la fiesta de Mama Negra. En esta
reelaboracién estética y onirica del ritual religioso buscan destradicionalizar la cultura popular y
reinstalarla en el escenario autoral, artistico y cinematogréafico. Los simbolos colectivos hallan su
equivalente perverso en la economia expresiva de los artistas. En este sentido, el filme es heredero de
cierto onirismo del surrealista de los sesenta que esta matizado por la retdrica barroca del realismo
magico y esa serie amalgamas entre lo popular y lo masivo que Néstor Garcia-Canclini (1989) explico
en los afios ochenta bajo el tépico de la “hibridez”. El universo cdsmico y telirico del filme es una
celebracion pantagruélica donde se mezclan dioses, semidioses y mortales. Ensofiacion, suefio y
realidad; pulsiones, carne y espiritu; cultura de élite, popular y masiva se funde y confunden. Lo
kitsch y lo sublime, celestial y lo terreno, el ritual y el juego parecen disolverse en un solo gesto. Todo

http://2016.1afuga.cl/blak-mama-me-gusta-pero-me-asusta/269 1de 4



Leon, C.. Blak Mama. Me gusta pero me asusta. laFuga, 9, 2009, ISSN: 0718-5316.
pierde sus limites en la fabulacion onirica, hibrida y gozosa de los artistas.

Un leitmotiv de Blak Mama es la inconformidad con la propia identidad. El filme toma la légica
unitaria de los personajes “tipo”, caracteristica del ritual popular, para transformarla en un juego de
multiples elecciones. Asi cada personaje se desglosa en un conjunto de multiples representaciones,
opciones, ocupaciones, funciones e incluso intérpretes, como es el caso de Bambola. Cada personaje
es potencialmente un conjunto de “tipos” que pueden ir alternandose subitamente a lo largo de la
historia. Es decir, no hay un desarrollo dramdtico progresivo de uno a otro, sino saltos y
transformaciones inesperadas. Esta multiplicidad de facetas discontinuas entre las cuales salta cada
personaje es un abanico contradictorio de opciones a veces en pugna. Blak Mama es un macho
impotente, Bambola es una mujer fragil e invencible, I Don Dance es un Disk Jokey ashangero.
Capiluna es militar rudo de tendencias gays, Angel Extermindor es un ser celestial y mortal al mismo
tiempo. Las distintas identidades que asume cada personaje son disfraces que se van calzando a gusto
y disgusto. Frente a la concepcion fija de identidad nacional, sexual, ocupacional, la pelicula despliega
lo que Judith Butler (2002) ha denominado como “travestismo de las identidades”. El discurso de los
tipos y los roles es teatralizado, mientras que la identidad se transforma en una mascarada. Este
travestismo es reelaborado a partir de la “cédigofagia” que seglin Bolivar Echeverria (2000)
caracteriza a la cultura popular barroca de América Latina. De ahi que el armario, simbolo de las
identidades reprimidas socialmente, se transforme en un icono que termina estallando, brutal alegato
a favor de la coexistencia de todos los tipos posibles en el campo inclusivo de la pantalla barroca. El
discurso critico del filme pareceria abogar por una especie de denuncia de las identidades no
asumidas a partir de una condensacién de la légica teatral del travestismo y la cédigofagia barroca.
Frente al ocultamiento y la vergiienza que generan ciertas parcelas de la identidad nacional, popular y
sexual, el filme plantea una especie de liberacion pulsional de todo lo reprimido. Propone escenificar
de forma exacerbada e irracional todo lo que esta oculto. Una hipervisibilizacién de lo invisibilizado
por el eurocentrismo, el machismo y la razén. Las pulsiones barrocas de la cultura mestiza y chola,
los deseos homoerdticos del macho, la cara siniestra del ideal femenino.

En la escena mas vertiginosa y lograda del filme, Virgin Wolf se desprende de su manto, ataviada con
un sensual baby doll ensefia a bailar danzas takis a los demas personajes. En un ambiente
tecno-orgiastico, la sensual virgen cercena con un mordiscon el falo de Capi Luna. El rechoncho
militar, afligido, ingresa a un horno ardiente para terminar transformado en un cerdo asado. Esta
escena de amputacion, angustia y suicidio masculino esconde una compleja dindamica libidinal que
explica posicionamientos estéticos, sexuales y culturales del filme. Recordemos que para Freud (1976)
la figura de la castracion es la manera como se expresa el enigma de la diferencia sexual y se impone
el principio de la realidad a través del miedo. Mientras para Lacan (2005), la castracién instaura las
diferenciaciones simbdlicas a partir de la articulacién de orden de la falta. Para ambos psicoanalistas,
el miedo a la perdida del falo es un sentimiento necesario para la construccion de la identidad sexual
y el orden simbdlico. En Blak Mama, la mujer ocupa el lugar del objeto fobico. La representacion
femenina oscila entre la hembra devoradora (Virgin Wolf) y el objeto perdido (Bambola). En ambos
casos descompleta la potencia y la virilidad del macho. La figura de la mujer signa el miedo ante la
castracion, la mujer amenazante e indomita ocupa el lugar agente mutilador pero también el lugar del
pene cercenado.

La misma légica vinculada a la angustia frente a la castracion se vuelve a repetir con los significantes
de la cultura popular. La pelicula pone en escena una mirada fascinada frente a los rituales populares
y su despliegue escénico. Para los artistas que miran con ironia y distancia el ritual religioso de la
Mama Negra, sus potentes manifestaciones son precisamente la constatacion de lo que falta a la
identidad ilustrada y urbana. La cultura popular es esa parte amputada que les recuerda que la
identidad es un proyecto incompleto. La diferencia sexual (simbolizada en lo femenino) y la
diferencia cultural (simbolizada en la cultura popular) hacen las veces de lo que falta en la conciencia
masculina e ilustrada.

Cabe aqui una afinidad con la tesis que plantea Hal Foster (1995) respecto del primitivismo. Segun el
critico norteamericano, el primitivismo es el inconsciente reprimido del arte moderno. De igual
manera, ¢no es posible pensar en las manifestaciones colectivas y rituales de la Mama Negra como el
inconsciente reprimido y fébico del filme Blak Mama? Quedan sin embargo dos dudas. Por un lado,
existen abismales diferencias entre los usos folcléricos de la cultura popular y la operacién
deconstructiva de Black Mama. Por otro, el desbordamiento barroco y gozos del filme pareceria estar

http://2016.1afuga.cl/blak-mama-me-gusta-pero-me-asusta/269 2de 4



Leon, C.. Blak Mama. Me gusta pero me asusta. laFuga, 9, 2009, ISSN: 0718-5316.
lejos de cualquier sentimiento de miedo o angustia frente a la diferencia sexual y cultural.

Como lo ha propuesto Mauro Cerbino (2009), la pelicula efectivamente propone una via opuesta al
realismo costumbrista sobre el cual se ha construido el floclore nacional. A través de la distorsion, la
contaminacién y la hibridez, Blak Mama realiza un trabajo deconstructivo de los imaginarios de la
ecuatorianidad. Admitiendo este punto, podriamos decir que las representaciones estereotipadas del
folclore realizan un uso fetichista de la cultura popular, en ellas las tradiciones, los rituales y las
fiestas populares configuran una escena primaria congelada, donde la falta ha sido eliminada. Por
oposicion, la operacion deconstructiva de Blak Mama opera desde la angustia de castracién. Para
aclarar este punto traigo a discusién dos filmes que tienen mucho en comin con la pelicula de Alvear
y Andrade: La via lactea (1969) de Luis Buiiuel y The Holy Mountain (1973) de Alejandro Jodorowsky.
Como Blak Mama, los dos filmes funcionan bajo la narrativa del viaje mistico, ambos tienen una
estética barroca con ribetes surrealistas y una fuerte impronta masculina. La exacerbacién de la
estética barroca en ambos casos se produce ante la necesidad de representar aquello que es
irrepresentable para la conciencia racional y cartesiana. Como lo ha destacado Carlos Soldevilla
(2007), “la folie du voir” propia del barroco es una reaccién ante lo indecible o irrepresentable que el
psicoandlisis lacaneano asocia con la falta. Mi hipdtesis es que para taponar la angustia de la
castracion, Blak Mama despliega todo su universo densamente poblado de imagenes, citas, parodias e
intertextos. El barroquismo de la pelicula no es mas que “horror vacui”, al vacio dejado en la
conciencia de los artistas por los significantes femeninos y populares que se construyen como la falta.
La algarabia barroca del filme no es mas que una manera de tapar el vacio del otro a través de una
torsion de las iméagenes y simbolos que ocultan el miedo.

En una operacién similar a la planteada por artistas como Gillermo Gémez-Pefia, Angel Valdez o
Christian Bendayan, Alvear y Andrade cuestionan las simbologias patrias y juegan libremente con
significantes de la cultura popular. Como ellos hacen de la escena de la representacién un escenario
conflictivo en donde se expresan las tensiones de nuestra modernidad barroca y periférica. Sin
embargo, frente a un trabajo pardédico como Blak Mama nunca esta demds preguntarse por las
consecuencias politicas que este entrafia. (Con que finalidad la pelicula torciona y distorciona los
significantes de la cultura popular? ¢Cudl es la economia de poder y resistencias en la que una pelicula
como esta funciona? Me parece que la diseminacién de sentidos propugnada por la obra alcanza un
limite. A diferencia de artistas como el mexicano Gémez-Pefia, que concibe su trabajo como una
accion politica de lucha por la representacion, el surrealismo de Alvear y Andrade parece ocluir los
flujos culturales y sociales de la cultura popular para centralizarlos en la figura del artista individual.
En efecto la operacion deconstructiva que realizan los autores parece estar al servicio de la expresion
autoral y subjetiva al estilo de las alegorias de Jodorowsky o Radl Ruiz, autor al que Alvear admira.
Las instancias colectivas de enunciacion y las luchas sociales por la representacion tienen poco peso
especifico en el discurso del filme. En ciertas escenas, se siente la autoridad férrea de los realizadores
intentando que todo en el cuadro esté en su sitio. Este prurito esteticista delata una instancia autoral
incuestionada que trabaja con los significantes de lo popular desde una conciencia poco critica sobre
las consecuencias de su accién. La estética hibrida de Blak Mama encubre una conciencia cerrada a
toda participacion social o colectiva. Los paisajes vacios en medio de los cuales los personajes realizan
sus acciones, asi como el performance que realiza Blak Mama en el Mercado del Salto en Latacunga
hablan de ello.

Pensadores como Deleuze, Calabrese o Brea, encontraron en la alegoria barroca una visualidad capaz
de cuestionar la economia clasica de la modernidad ilustrada. Autores como Garcia-Canclini,
Gruzinski y Echeverria encontraron la hibridez y el barroquismo un signo de resistencia y
modernidad cultural propia de América Latina. En el contexto actual, cabe preguntarse si la estrategia
barroca sigue siendo eficaz. Me parece que atisbo una respuesta. Cuando el pensamiento sobre la
hibridez es cuestionado por la critica poscolonial y los estudios subalternos, cuando las practicas
artisticas y cinematograficas en Ameérica Latina tienden a cuestionar la distancia entre la
representacion y lo representado, la alegoria barroca se transforma en una expresién facilmente
asimilable e incluso conservadora.

Bibliografia

Brea, J. L.(1989). Nuevas estrategias alegdricas. Madrid: Tecnos.

http://2016.1afuga.cl/blak-mama-me-gusta-pero-me-asusta/269 3de s



Leon, C.. Blak Mama. Me gusta pero me asusta. laFuga, 9, 2009, ISSN: 0718-5316.

Butler, J. (2002). Cuerpos que importan. Sobre los limites materiales y discursivos del ‘sexo’. Buenos
Aires: Paidos.

Calabrese, 0. (1994). La era neobarroca. Madrid: Catedra.

Cervino, M. (2009, marzo 8). Avatares de Blak Mama. El Telégrafo.
Deleuze, G. (1989). El pliegue. Leibniz y el barroco. Barcelona: Paidds.
Echeverria, B. (2000). La modernidad de lo barroco. México D.F.: Era.

Foster, H. (1995). The ‘Primitive’ Unconscious of Modern Art, or Wihite Skin Black Masks. En
Recordings: Art, spectacle and Politics. London: Boy Press.

Freud, S. (1976). Analisis de la fobia de un nifio de cinco afios. En Obras completas de Freud (Vol 10).
Buenos Aires: Amorrortu.

Garcia-Canclini, N. (1989). Culturas hibridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad. México
D.F.: Grijalbo.

Lacan, J. (2005). El seminario 4. La relacién de objeto. Buenos Aires: Paidds.

Soldevilla, C. (2007). El trasfondo barroco del psicoanalisis. Arbor, CLXXXIII(723), 87-100. Recuperado
de http://arbor.revistas.csic.es/index.php/arbor/article/viewFile/83/83

Como citar: Leén, C. (2009). Blak Mama. Me gusta pero me asusta, laFuga, 9. [Fecha de consulta: 2026-01-28] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/blak-mama-me-gusta-pero-me-asusta/269

http://2016.1afuga.cl/blak-mama-me-gusta-pero-me-asusta/269 4 de 4


http://arbor.revistas.csic.es/index.php/arbor/article/viewFile/83/83

	Blak Mama. Me gusta pero me asusta
	Castración, barroquismo y cultura popular


