Griiner, E., Peric Lattanzi, I.. ;§Como vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversacion entre Eduardo Griiner, Laura Lattanzi e Ivana Peric. laFuga, 26, 2022, ISSN:

laFuga

0718-5316.

¢Como vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversacion entre
Eduardo Griiner, Laura Lattanzi e Ivana Peric

Por Eduardo Griiner, Ivana Peric y Laura Lattanzi

Tags | Arte y politica | Critica cultural | Entrevista

Eduardo Griiner, sociélogo, ensayista y critico cultural argentino, se ha sentido atraido por la figura de Pasolini,
al que le ha dedicado diversos escritos y reflexiones que recorren no sélo su obra sino también los modos en los
que se entreteje su lenguaje con los dispositivos; su vida, su obra y el discurso politico, calificdndolo como un
intelectual comprometido con su tiempo y con los tiempos. Siendo parte de esta misma fascinacién conversamos
con Griiner sobre los modos de ejercer pensamiento y accién en Pasolini, sus aperturas hacia lo otro, sus
indisciplinas y su actualidad. Con Pasolini, o mds bien a partir de él, nos interrogamos también sobre
nuestros tiempos.

Laura Lattanzi: Las preocupaciones de Pasolini pueden resumirse a partir de la pregunta por la
relacién entre lenguaje y realidad inscritas en el contexto de su época. Semejantes reflexiones no
pueden sino apelar a una tradicién, pero considerando que se trata de Pasolini, no puede no pensarse
en términos de tradicién y ruptura. Pienso por ejemplo en su vinculo con Dante, Gramsci, pero
también en su apertura a otros vinculos menos situados...

Eduardo Griiner: Pasolini era un lector de Gramsci, por supuesto, y conocedor de su obra. Ahora,
como figura intelectual, la comparacién que propongo es con Sartre. Primero porque son los dos
intelectuales “comprometidos” del siglo XX, han mantenido un compromiso permanente,
consecuente. También porque si bien son dos figuras y dos estilos muy distintos, ambos han
transitado por practicamente todos los géneros imaginables. Sartre, al igual que Pasolini, por
supuesto, tiene sus tratados de filosofia, pero era también un gran ensayista, novelista, dramaturgo,
y guionista de cine. Y, no sé si ustedes saben, escritor de letras de canciones para Juliette Gréco, la
llamada musa del existencialismo de los afios cincuenta, sesenta, en Paris. Asi que si, son dos
pensadores proliferantes que practicaron todo lo que habia que practicar. Pasolini incluso mads,
porque también dirigié Operas, disefiaba sus propias escenografias para las obras de teatro que
montd, dibujaba, pintaba... Y fue un gran poeta, lo que exactamente Sartre no fue.

Laura Lattanzi: E incluso hizo de su propia vida una vida-vivida-como-arte, y vivida con todas
las contradicciones.

Griiner: Asi es.

Ivana Peric M.: La figura de Pasolini me fascina porque, en algtin sentido, logra diluir los limites
entre autor, obra y persona o biografia. Presenta en su obra un juego bastante interesante en el que
tensiona estas relaciones.

Griiner: Si, tal cual. Como ustedes bien saben, tiene una historia bastante tragica, llena de
desgarramientos de todo tipo, ademas del final tragico que tuvo, por supuesto. Sobre todo, en una
época como los afios cincuenta, sesenta, en Italia, donde por ejemplo por ser un homosexual asumido
estuvo preso varias veces. Era mucho mas dificil de lo que nos puede parecer desde nuestra
perspectiva actual. Un hereje en todos los sentidos para la cultura de la época. Siempre hago el chiste
de que, como era comunista, lo echaron de la iglesia catdlica, y como era catdlico, lo echaron de la
iglesia comunista.



Griiner, E., Peric Lattanzi, I.. ;§Como vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversacion entre Eduardo Griiner, Laura Lattanzi e Ivana Peric. laFuga, 26, 2022, ISSN:
0718-5316.
Lattanzi: Y creo que es posible pensar a partir de esto que mencionas sobre los modos de un
pensamiento critico, digamos uno que se hace cargo de las contradicciones y las vive desde ese lugar.
Y lo pensabamos un poco, con Ivana, a partir de tu libro Lo sélido en el aire, donde estds pensando
un poco...

Griiner: Pensé que ibas a citar el tltimo de Pasolini.

Peric: No, pero si: en la propia presentacion del libro te llamas “comunista heterodoxo”, que es algo
que puso en escena el propio Pasolini.

Lattanzi: Si, pensando esta figura de Pasolini hereje, que puede vincularse a como tu estds
reflexionando sobre el pensamiento critico, que implica hacerse cargo de las contradicciones, pero sin
perder el intento por pensar la totalidad. Asi también te propones volver a pensar las grandes
palabras: la palabra sujeto, historia, ideologia, pueblo.

Griiner: Si, incluso, mird lo que te voy a decir, la palabra revolucién, que hoy en dia esta
desprestigiada, o abandonada, por lo menos, olvidada. Bueno, todo esto que vos acabas de decir, esta
muy bien dicho. Efectivamente, el pensamiento critico, que hace la critica de la critica critica, como
dice Marx en un famoso texto, es el que tiene, no siempre porque lo elija, si no el que no tiene mas
remedio, muchas veces, que instalarse en el medio, en el ojo de la tormenta, por asi decir, de todas
estas contradicciones que tu estds sefialando.

Quiero decir, aquel que adopta frente al mundo una posicién tragica, con lo cual, estoy usando la
palabra tragedia en serio, digamos, en su etimologia mas estricta, que significa, simplemente, un
conflicto que no tiene solucion a la vista en los términos que te ofrece el sistema en el cual ese
conflicto se presenta. En ese sentido, el marxismo es un pensamiento tragico, el psicoanalisis es un
pensamiento tragico. Bueno, por supuesto, el pensamiento critico en general, la teoria critica de la
Escuela de Frankfurt. Y el pasolinismo, si se puede llamarlo asi, es una suerte de pensamiento tragico,
sin duda. De pensamiento critico en el sentido que aqui estamos diciendo.

Y él lo tiene absolutamente consciente. Hay una cosa que siempre he admirado hasta la mas profunda
envidia de Pasolini, que es la famosa abjuracién de 1975. Poco tiempo antes de morir, cuando él esta
filmando Sald, su ultima terrible e insoportable pelicula, y abjura, como dice él, de la trilogia de la
vida, esa trilogia compuesta por Los cuentos de Canterbury, Las mil y una noches y El Decamerdn. Abjura
de eso, y a mi, el concepto de abjuraciéon como lo usa Pasolini me parece extraordinario, porque él no
es que se estd autocriticando. No es que se estd arrepintiendo, no es que esta diciendo “me
equivoqué”. Es instalarse en ese lugar de decir que en las mismas circunstancias, siendo yo el que
soy, haria de nuevo todo eso, si pudiera volver unos afios atras, haria de nuevo todo eso, pero, a pesar
de que lo haria, que no me arrepiento, abjuro, porque me doy cuenta de que el sistema ha logrado
utilizarme. Entonces, él se instala en ese conflicto que no tiene solucion, y dice: estuve bien en lo que
hice, y, sin embargo, tengo que abjurar. No haciéndome el distraido, sigue siendo mio, ese que hizo
todo sigue siendo yo y, sin embargo, abjuro de eso, de mi mismo. Abjuro de aquello que estuvo bien
hacer, y que, sin embargo, ahora esta siendo utilizado al contrario de lo que yo buscaba, del que era
mi objetivo.

Entonces, esa misma idea de abjuracién, a mi me parece que es absolutamente representativa, es una
inmejorable metafora de esto que estamos diciendo con el pensamiento critico. Esto de instalarse en
la brecha misma abierta, en el agujero mismo abierto, por esas contradicciones, por esos conflictos
irresolubles. En toda la obra de Pasolini, de una y otra manera, de manera mas explicita 0 mas
implicita, pero en toda su obra, en su cine, en su poesia, en su narrativa, en sus ensayos, se va a
encontrar esta tensién permanente entre lo que esta bien y lo que no.

Fijense ustedes, sin necesariamente estar de acuerdo con él en esto que voy a decir, pero hay que
sacarse el sombrero ante el coraje de Pasolini que frente al mayo del ’68 o su equivalente en Italia,
dijo: “Miren, muchachos, ustedes son unos pequefios burgueses caprichosos. Estard bien lo que
piden, etc, pero los verdaderos explotados son los policias que los reprimen a ustedes”. Y doblemente
explotados, porque los hacen traicionar a su clase para reprimirlos a ustedes, y, al mismo tiempo, son
esbirros, esclavos, sirvientes del mismo poder que los oprime tanto a ellos como a ustedes. Entonces,
plantear eso en ese momento es de un coraje intelectual, que se lo hicieron pagar muy caro. Por eso
digo, yo no me animaria en decir que él tenia razén al adoptar esa posicion, pero si que fue



Griiner, E., Peric Lattanzi, I.. ;§Como vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversacion entre Eduardo Griiner, Laura Lattanzi e Ivana Peric. laFuga, 26, 2022, ISSN:
0718-5316.
absolutamente consecuente con su coraje intelectual y su pensamiento critico.

Peric: Lo que estd al centro es un tipo de férmula en la que lo politico, que es el pensamiento critico,
adopta la forma de la contradiccién, ¢no? Lo mismo en el caso de la poesia. Por ejemplo, Pasolini
decia que el verdadero poeta es aquel que logra, en su estilo, poner en tension la gramadtica y la
lengua materna, ahi también hay una contradiccién. En filosofia lo mismo. De hecho, en el prdlogo a
la coleccion de ensayos que acabas de publicar también haces una suerte de genealogia del
pensamiento critico, poniendo en esta férmula conceptos usados por Nietzsche, lo apolineo y
dionisiaco, por Weber, la racionalidad formal y la racionalidad material, y asi.

Y ahi, lo que me salta a la vista, es que, en algin sentido, Pasolini es un pensador que vuelve a poner
en discusion el problema de las formas. Lo que contaria es la forma en que se hace algo: no solo en lo
que se dice, lo que se escribe, sino lo que se hace. Entonces, desde ese punto de vista, queria arrojar
una pregunta para seguir conversando: ¢qué lugar ocuparia, teniendo lo anterior de telon de fondo, el
cine? En alguno de tus textos sostienes que Pasolini, entre otras cosas, hace cine, como si fuese un
asunto agregativo. Pero queria poner en cuestién esa afirmacion, porque creo que hay algo en el cine
que es bastante peculiar en el pensamiento de Pasolini que, también, lo separaria un poco de Sartre,
dado el asunto obvio pero no trivial que Sartre no fue nunca un cineasta.

Griiner: No, claro. Por supuesto, esa es la gran diferencia y la gran especificidad de Pasolini. Vos tenés
razon, en el sentido de que no es que el cine fue para Pasolini una cosa mas entre muchas que se le
ocurrieron hacer si no que, él mismo lo dice en algin lado, pasé al cine. Y cuando pasé al cine
también se la hicieron pagar cara. Ese momento de acercarse al cine, para muchos intelectuales,
criticos tradicionales, era como venderse a la industria cultural, o algo por el estilo.

Peric: De Italo Calvino a Laura Betti.

Griiner: Claro. El propio Moravia, que era tan amigo de Pasolini, se lo criticd, a pesar de que él
después permiti6é que se adaptaran al cine muchas de sus novelas.

Pero, ¢qué estaba diciendo? Ese pasaje al cine de Pasolini, lo dice él mismo, es un salto cualitativo
desde la poesia. La poesia, en cierto momento, le resulta insuficiente. No es que haya dejado de
escribir poesia, pero dice: “tuve que pasar al cine por amor a la realidad”. Para seguir explorando esos
limites entre las palabras, entre el signo, digamos asi, y lo real.

De ahi también su interés por la semidtica, por la lingiiistica, a la cual hizo algunos aportes de una
originalidad extraordinaria. La propia definicién famosa del cine como semidtica de la realidad. La
transformacién de la realidad en signo, o en un lenguaje, en una lengua, para decirlo con mas
precisién, pero que no eliminaba, no sustituia a la realidad. Esa es la gran obsesién de Pasolini, la
diferencia entre hacer cine y hacer literatura.

Entonces, dice, en mi caso, tengo un lenguaje homogéneo, como es el lenguaje de las palabras, la
lengua que uno habla. Homogénea en el sentido de que estd hecha de un solo tipo de signo, el signo
lingiiistico, propiamente dicho, y, ademads, en el sentido de que tiene una gramdtica, tiene una
estructura previa, tiene unos codigos previos que no necesitan ser elaborados. Los puedo transgredir,
si soy un buen poeta, un buen escritor, subvierto esos cddigos, pero, justamente, para subvertirlos
tengo que contar con ellos, para romper con ellos.

En el cine, sin embargo, pasa una cosa totalmente distinta, no tengo un cédigo previo. Por supuesto,
cuando Pasolini se pone a hacer cine en el afio sesenta, este ya tenfa una larga historia, de todo el
siglo XX. Entonces, si bien se habian codificado ciertos recursos, él se pone antes de eso. El trata de
hacer una suerte de ontologia originaria del lenguaje cinematogréfico y dice, un cineasta tiene que
empezar por inventarse un cédigo. Porque, el universo de las imagenes en movimiento, que es lo
esencial para el cine, es infinito. No es como el diccionario de la lengua italiana, que tiene no sé
cuantos miles de palabras, y una serie de reglas gramaticales, sintacticas y demads, limitadas, el
universo de las imagenes es absolutamente ilimitado.

Entonces, tengo que empezar por seleccionar, recortar, acotar una primera codificacion de esas
imdagenes que voy a utilizar. El cineasta tiene una doble tarea, comparado con el escritor. El escritor
solo tiene una tarea estética. El cineasta tiene una tarea semidtica, dice él, inventarse un cddigo, y



Griiner, E., Peric Lattanzi, I.. ;§Como vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversacion entre Eduardo Griiner, Laura Lattanzi e Ivana Peric. laFuga, 26, 2022, ISSN:
0718-5316.
después una tarea estética, que incluso puede transgredir el propio cédigo que se ha inventado, pero
tiene que pasar por esa instancia previa.

Asi, por esa via, se descubre que el cine es un lenguaje donde, por més codificado que esté, y por mas
estetizado que esté, algo de lo real en bruto siempre invade la pantalla, por asi decirlo, mas alla de los
cddigos v los signos. Esos objetos que vemos en una pantalla, objetos y sujetos, seres humanos, que
vemos en la pantalla cinematografica, estan codificados, estan transformados en signos, pero, al
mismo tiempo, tienen una presencia de lo real. Una piedra o un arbol de la pantalla es un signo para
el espectador, pero no deja de ser esa piedra y ese arbol. Y esa piedra y ese arbol absolutamente
singulares, no generalizables, ese y ningtin otro.

Por eso, Pasolini dice que con el cine se puede hacer poesia, pero no filosofia. Porque no es
generalizable a un concepto universal la imagen del cine, son siempre del orden de lo singular, como
las palabras en la poesia. Bueno, y ahi esta toda la teoria pasoliniana del cine de poesia.

Peric: Bueno, a mi me gusta mucho una frase que te lei alguna vez, al pasar, en la que decias que este
exceso de amor por la realidad en Pasolini es el fundamento de una teologia porque estaria entre la
desesperanza realista de la tragedia, un conflicto que no puede solucionarse, y una pulsién utdpica
hacia una suerte de redencion, que es un poco lo que decia Laura de estas grandes palabras. Pasolini
se situaria en el medio, mostrando un exceso de amor por la realidad que se puede modular en esta
relacién entre lo que vemos en la pantalla y la realidad, que td formulas en una diferencia entre lo que
llamas “lo real” y “la realidad”, afirmando una distancia.

Y es muy bonito, pensando también en el momento en el que estamos en Latinoamérica, sobre todo
en Chile con esto de la nueva Constitucién, que haya un renacer de cierta esperanza cifrada en las
transformaciones politicas. Pero, a la vez, que se procesa desde un realismo puro y duro, en el sentido
de la realpolitik.

Griiner: Si, es tal cual la visién que yo tengo desde afuera y a la distancia, con un conocimiento
puramente amateur de lo que estd pasando en Chile en este momento. Pero si, mi impresion es que
ustedes estan en una especie de tenso paréntesis, de momento de transicién sin demasiadas
certidumbres de qué va a salir de eso, pero con esta esperanza que tu dices.

Porque es verdad, hay algo de mesianico en Pasolini, pese a su amargura. Deciamos antes la relacion
Pasolini-Sartre, pero en este punto lo compararia con Benjamin, por ejemplo. Hay un espiritu
benjaminiano de esperanza en la redencion, a pesar de que lo que se ve alrededor en la realidad actual
son ruinas, como diria el propio Benjamin, el angel de la historia, famoso por mirar para atras viendo
solo un paisaje de ruinas. Pasolini también veia ese paisaje de ruinas, pero él es un tragico, no
completamente un descreido, un nihilista o un escéptico radical. También ahi se mantiene un
conflicto permanente.

Bueno, me alegro que me hayas hablado de esto, porque queria, mas tarde o cuando fuera oportuna,
pedirles que me cuenten un poco en qué andan los chilenos, la constituyente, todo eso.

Peric: Queria hacer el enlace porque tengo una especie de obsesion de transmitir esto, que me parece
que comparte o cruza la experiencia politica con la estética y la importancia de las formas. La leccion
que nos da Pasolini es que este pensamiento critico no es mas que la disputa por las formas. Cuestion
que quiero vincular con el proceso constituyente porque, precisamente, creo que estamos en un
momento dificil porque ha retornado a estar en el centro, por asi decirlo, la identidad con ribetes
esencialistas. En Chile, ti sabes, en la constituyente, estan representados todos los pueblos
originarios reconocidos —porque no estan todos—, el feminismo estd muy presente —aunque via
cuotas—, y, entonces, la discusién ha estado muy marcada por las identidades que se ponen en escena.
Se podria decir que estamos retornando a comprender la politica como identidad mas que como la
configuracién de un espacio en comiin. Ahi creo que el cine de Pasolini es muy importante para
alertar sobre las complejidades, para la propia izquierda latinoamericana, de retornar a una lectura
identitaria de la politica.

Lattanzi: También pensando en lo que comentaba Ivana y lo que estd pasando con la constituyente,
pienso en la figura de la presidenta de la convencion y los discursos que desde alli emergieron. Que
ella sea una persona de pueblos originarios, y que haga algunos discursos en una lengua no



Griiner, E., Peric Lattanzi, I.. ;§Como vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversacion entre Eduardo Griiner, Laura Lattanzi e Ivana Peric. laFuga, 26, 2022, ISSN:
0718-5316.
castellana, nos puede hacer pensar en el interés por Pasolini por desplegar las lenguas otras. Pero
también se habla desde un lugar de reconciliacion, por asi decirlo, porque se estd pensando en crear.
Crear una constitucion tiene que ver con enlazar cosas, entonces no lo hace desde el lugar de mostrar
el conflicto, sino de incorporar las diferencias y sumarlas a una identidad. Pero, efectivamente, hay
un conflicto, y ese conflicto se vive, no sé si en las calles, porque es dificil hablar de las calles todavia
en pandemia, pero si con todo lo que paso en la revuelta, sigue estando latente esa idea de un pueblo
en conflicto. Entonces, creo que las contradicciones todavia estan presentes, pero continuamente
estan siendo saturadas por ciertos mecanismos institucionales, la convencién o las préximas
elecciones. Sin embargo, todavia se viven los resabios de ese periodo de destruccién que hubo en
octubre de 2019, un periodo de pura tension, destruccién, por decirlo de alguna manera, donde ahi si
estaba todo en tension, yo creo que eso todavia esta un poco presente.

Griiner: Si, un poco comparable a nuestro diciembre de 2001.

Lattanzi: Si, totalmente. Pero lo interesante es que, pensando en otras cosas que has escrito, no se
vive tanto en las luchas micropoliticas, sino en una manera de pensar la idea de nacién, de pueblo.

Peric: Si, Laura, pero voy a lo que he visto en la puesta en escena de las y los constituyentes de esta
semana. Por ejemplo, la izquierda en general, desde La Lista del Pueblo, digamos, lo mas extremo,
hasta la izquierda mds préxima al centro, han ocupado, por ejemplo, esta expresion “los pueblos”: en
vez de hablar “del pueblo”, hablan de “los pueblos”, aludiendo a esta suerte de concierto de
identidades que convergen en dicho espacio. También hablan de la vinculatoriedad de las
organizaciones sociales, que es bastante simétrico a la de “los pueblos”, como si ellas y ellos no
fuesen representantes de nadie, sino que de si mismas, por lo que tienen que buscar formas de
vincularse con las otras que no estan alli.

Griiner: Bueno, es muy interesante y muy dificil todo lo que ustedes dicen por montones de cosas. Da
cuenta, lo que ustedes me estan contando, de estas enormes dificultades que tenemos en este
momento, como yo decia, de suspenso, de puesta entre paréntesis, donde muchas de nuestras
categorias, evidentemente, tienen que ser revisadas, pero al mismo tiempo, tenemos que tener la
precaucion de no perder las mas nucleares, las mas criticas de esas antiguas categorias. Toda esta
diversidad de cuestiones que estan puestas en juego hacen muy dificil delimitar, es muy dificil
definir, y corremos todo el tiempo el riesgo de deshistorizarlas, de pensar que no tienen esa densidad
histoérica, a pesar de la novedad con la que aparecen. Pasolini tenia muy en cuenta esta tension entre
la novedad y la tradicién, por decirlo rapidamente. Entonces, eso vuelve doblemente dificil las
definiciones, sobre todo estas definiciones identitarias que ustedes dicen.

Les pido disculpas de antemano, me voy a permitir una modestisima provocacién pasoliniana. Por
ejemplo, ustedes acaban de usar varias veces el término “pueblos originarios”, bueno, yo les quiero
decir que estoy en contra de ese término. Cuando uno dice pueblos originarios, ¢qué esta queriendo
decir? Digo, mas alld de lo que uno quiere decir, que se estd diciendo mas alla de lo que uno quiere
decir, otra cosa que Pasolini conocia bien. Pareceria que estamos diciendo que estan igual que en el
origen, que estan igual que el 12 de octubre de 1492. Caramba, hay 500 y mas aflos de historia, de
explotacidén, de esclavitud, de servidumbre, de violacién, de conflictos, de guerra, de genocidio, que
hace que, de ninguna manera, sean los mismos que el origen. Si yo digo originario, parece que les
estoy privando de su historia. Entiendo que es la manera que se ha consensuado para no decir los
“indios”, o vaya a saber qué cosa. Pero tengamos en cuenta esta dificultad, esta contradiccion o este
conflicto interno que las palabras tienen, y que tienen, por lo tanto, las identidades.

Planteo la cuestion desde otro angulo vinculado. Como ustedes saben, yo me dediqué mucho a
estudiar la historia de la revolucién haitiana y las consecuencias en el pensamiento, la filosofia, la
cultura, en fin. ¢Por qué no llamamos pueblos originarios a los afrodescendientes? Después de todo,
hace 500 afios que estdn en América trabajando, siendo explotados, ¢por qué serian menos
originarios? Para nuestra historia moderna, quiero decir, para los inicios de nuestra historia moderna
como continente americano. Con moderno quiero decir de la colonizacién para acd, de la conquista
para aca. ¢Por qué serian menos originarios esos pueblos que los otros? que tampoco saben muy bien
de ddnde vinieron originalmente, sabemos que hay toda clase de teorias en la antropologia histdrica,
en la arqueologia, etc.



Griiner, E., Peric Lattanzi, I.. ;§Como vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversacion entre Eduardo Griiner, Laura Lattanzi e Ivana Peric. laFuga, 26, 2022, ISSN:
0718-5316.
Hago esta pequefla provocacion solamente para ilustrar la dificultad de todo esto que ustedes estan
diciendo, y como estamos obligados a ejercer contra nosotros mismos el pensamiento critico para
definir, casi a cada momento, estas estrategias tdcticas, estos posicionamientos politicos, pero
también de identidades culturales, del pensamiento en general. Hace 50 afios alguien decia soy
marxista o soy nacionalista, el otro liberal. Hoy es muy dificil.

Peric: Ahi recupero algo que lei de tu prélogo, que decias algo asi como: ante la pregunta de si soy
marxista prefiero contestar “estoy siendo marxista”.

Griiner: Por ahora estoy siendo. Claro, porque, por un lado, no veo razones serias para abandonar ese
modo de pensamiento o esa forma tedrica frente al mundo en que vivimos. Creo que, mientras no se
invente algo mejor, es la teoria y la practica que mejor da cuenta desde un punto de vista critico ante
el mundo en que vivimos. Lo que pasa es que con eso solo no me alcanza, como no alcanzé nunca, en
realidad. No le alcanzé nunca a Marx sélo con lo que él habia inventado. El pensaba el mundo desde
un montén de lugares simultaneos, solo que con una raiz o directriz basica que le permitia
interpretarlo de cierta manera.

Entonces, si, con el verbo “ser” hay que tener mucho cuidado. Mis magros estudios de filosofia me
enseflaron a ser sumamente cauteloso con ese verbo sumamente transformado en sustantivo
ontoldgico. Lo que quiero decir es que, quiero rescatar algo que decia Ivana, que es la cuestion de las
formas. Efectivamente, una leccion no solo de Pasolini, pero fuertemente de Pasolini, es que es la
forma la que produce contenido, si se quiere mantener esa distincion clasica ya superada, como es
evidente en el arte o la literatura, pero digo, para entendernos rapido.

Yo estuve hace poco en una discusion, en un debate, muy interesante que se armo en una universidad
aca en Buenos Aires, entre el género ensayo y el género paper académico, como le decimos aca. Fue
muy interesante porque yo decia, bueno, una diferencia fundamental es que en el ensayo esta primero
el lenguaje y el estilo, y después el tema. Es el propio movimiento de la escritura y el estilo lo que crea
el tema. Puedo tener un objeto sobre el cual quiero hacer un ensayo previo, pero después, en la
escritura se construye de otra manera, la deconstruye y lo construye, como se dice ahora, de otra
manera. Mientras que en el paper académico tienes los objetivos, la metodologia, y terminas, después
de 400 paginas, demostrando lo que ya sabias en la primera pagina. Es decir, no se movié nada.

Yo decia, en broma, que todavia tengo que leer una tesis a la cual le pondria cuatro veces
sobresaliente, donde la conclusién dijera: “Todo lo que dije en los objetivos e hipétesis estaban todas
mal, eran un disparate, y ahora las vengo a refutar en la conclusién”, seria una gran tesis. Esa seria
una tesis que podria escribir Pasolini. Es decir, abjurar en las conclusiones de los objetivos que se
habian planteado.

Peric: Me gusta eso de estar siendo marxista porque lo vinculo con esta expresion que usaba también
Pasolini cuando decia que era una puesta en cuestién viviente, protesta vivente en italiano. Es
interesante esa formulacién porque, justamente, incorpora este asunto de ser continuamente
contradictores de las formas que se presentan fijas, de las convenciones. No basta con una vez, con la
sola interrupcién, sino que se traduce en una practica de constante desafio, de oponerse a las
formas convencionales.

Griiner: Pero bueno, él tiene esa frase maravillosa cuando dice: “bueno, esta en mi naturaleza tal cosa
y tal cosa. Lastima que también esta en mi naturaleza ir contra de mi naturaleza”. Entonces, todo el
tiempo ese juego de tensiones, de pelea con uno mismo.

Nosotros tuvimos aca un gran intelectual que se 1lamé David Vifias, que tenia dos frases que siempre
festejé mucho. Una: “Un intelectual critico nunca puede ser oficialista”. Puede adherir a un partido, o
incluso a un gobierno, pero no en tanto oficialista, sino como critico permanente de lo que apoya. Y la
segunda frase que decia David siempre era: “No estd en mis planes tener una vida tranquila”. Esa la
podria suscribir Pasolini perfectamente. Es decir, cuestionarse siempre, lo que yo mismo hago. No en
el sentido de la duda, que es otra cuestion, la duda hamletiana, sino en el sentido de que siempre voy
a cometer algin error, tengo que hacerme cargo de eso, es inevitable.

Peric: Bueno, e introducir el fracaso dentro de la ecuacidn, el fracaso siempre estd como telén de
fondo. En ese sentido he pensado en la posibilidad no sélo de comprender esta dimensién negativa de



Griiner, E., Peric Lattanzi, I.. ;§Como vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversacion entre Eduardo Griiner, Laura Lattanzi e Ivana Peric. laFuga, 26, 2022, ISSN:
0718-5316.
la critica, porque si se lleva el problema a la disputa de las formas, en algin sentido hay un momento
de produccién que se puede identificar con una dimensiéon positiva o afirmativa de la critica.
Productiva en el sentido de creativa. Ahi nos da bastantes elementos Pasolini para pensar el asunto
hoy, justamente en este contexto en que estamos experimentando transformaciones en el modo en
que ejercitamos la politica.

Griiner: Si, bueno, no puedo decir mucho mds de lo que decia hace un momento. Creo que,
efectivamente, estamos en una época, sobre todo ustedes, yo ya voy de salida, pero a ustedes les
queda un montdén por hacer todavia, una época donde la tentacion es demasiado fuerte, y hay que
resistirla a cualquier precio, la tentacién de entrar en un goce de la incertidumbre.

Es verdad que estamos llenos de incertidumbre, por todo lo que estuvimos diciendo hasta ahora. Pero
llega un momento en que hay que afirmarse en algo, sigo la linea de Ivana, podemos estar todo el
tiempo en la negatividad critica, pero tiene que llegar algiin momento de afirmacién, aunque sea bajo
la forma de, esto lo he escrito un par de veces, la apuesta pascaliana. Decia Pascal, no sé si Dios existe
0 1o, pero por si acaso, apuesto a que si, porque eso significaria un mundo mejor.

En este caso no estamos hablando de dios, pero si estamos hablando de la posibilidad de un mundo
mejor, que es una situaciéon problematica, que, si logramos salir de esta pandemia, se va a presentar
muy rapidamente. Si logramos salir, va a ser en condiciones de un mundo donde los conflictos y los
problemas se van a haber profundizado de una manera para la cual no tenemos precedentes.

Ahi esta la parte de incertidumbre. Primero, no sabemos qué va a pasar, para dénde va a salir esto, si
es que sale. Segundo, no tenemos la experiencia de haber pasado por una cosa asi. Ustedes por
supuesto que no la tienen, pero yo, que tengo un montén de afios mdas que ustedes, tampoco, no
recuerdo nunca una experiencia semejante. Casi que va a haber que pensar el mundo de nuevo, volver
a definir cémo vamos a recomponer lo que se suelen llamar los lazos sociales, una suerte de
refundacién. Eso abre el nicleo, ya no de las distintas politicas que se nos abren como posibilidades,
sino de lo politico como tal. Lo politico, en este sentido fuerte, originario, si quieren decirle asi, que
significa reformular, refundar los lazos sociales, una nueva sociedad. Se va a abrir esa cuestion. A lo
mejor no se puede hacer, pero la pregunta se va a abrir.

Lattanzi: Efectivamente, pareciera que esta abierto, y, sobre todo, en el caso chileno, con todo lo que
esta sucediendo. Pero uno podria pensar, en este contexto de pandemia, cdmo se esta volviendo a
pensar la idea de un estado-nacién, que no tiene que ver con un retorno a un estado-nacién anterior,
pero, efectivamente, se empieza a pensar de nuevo la idea de estado, de nacién. Pero también incluso
los mismos movimientos ecologistas, como pensar la naturaleza, la ecologia. También estan los
movimientos feministas que, si bien vienen de un lugar que uno podria llamar de la diferencia, o
podria pensarse que emergi6 de los tiempos de las micropoliticas, el movimiento feminista, o gran
parte de este, apunta a pensar la idea de lo politico como tal.

Griiner: Bueno, hay una vertiente del feminismo que esta evidentemente instalada en ese lugar. A mi
me alegra mucho porque significa una, decir superacién seria un poco pedante, pero significa un salto
cualitativo mas alld del acantonamiento de la identidad que vos mencionabas hace un momento.
Desde la especificidad del feminismo se puede pensar la transformacién del mundo en un sentido mas
totalizador, por asi decir. Asi como se puede hacer desde los pueblos originarios o desde este o aquel
movimiento social, sin perder que hay una fractura bésica producida por el capitalismo que sigue
vigente. Pero han aparecido estas otras posibilidades. No es que se hayan inventado de la noche a la
maiiana, el feminismo tiene su larga historia. Pero ha habido una transformacién realmente
importante en los dltimos afios.

Lattanzi: Quizas ahi pensar el lugar del cine o las imagenes, cudl es el rol que juegan en este proceso.
Pensando en Pasolini, quizds tienen que ver con esta posibilidad de fabular lo otro, lo otro en el
sentido mas grande de la palabra, no las otredades, sino lo otro.

Griiner: Si, hay una cosa ahi en las imagenes, en general. El arte, en todas sus formas, tiene este
caracter que alguien llamaba memoria anticipada, miren la paradoja, es de Ernst Bloch. La memoria
anticipada de lo que podria ser la humanidad, ese caracter utépico que no consiste en la ilusion de que
el arte va a cambiar la vida, como decian los surrealistas tradicionales, etc., pero si en la idea de que el
arte muestra que otra realidad es posible. Otra realidad que la vamos a tener que transformar desde la



Griiner, E., Peric Lattanzi, I.. ;§Como vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversacion entre Eduardo Griiner, Laura Lattanzi e Ivana Peric. laFuga, 26, 2022, ISSN:
0718-5316.
sociedad misma, desde el mundo viviente mismo, no la vamos hacer desde el arte. Pero el arte, por
supuesto el de Pasolini, es el que pone el dedo en el enchufe, por decirlo vulgarmente. Lo pone no
para arreglar el sistema eléctrico, sino para generar un cortocircuito, a ver si el incendio que eso
provoca despierta a las conciencias.

Lattanzi: Como hablabamos antes, incluir en ello la misma posibilidad del fracaso.

Griiner: No sé, yo tengo toda una teoria sobre el fracaso. ;Qué quiere decir fracaso? Cuando la gente
dice, bueno, si, las experiencias, o los intentos de construir el socialismo en el siglo XX, fracasaron.
Bueno, no es lo mismo decir que fracasaron a decir que fueron derrotadas, pero, de todas maneras,
aunque se lo admita, ¢qué puede significar esta idea de fracaso?

Significa que, entonces, porque fracasaron, ¢las razones, las motivaciones, las necesidades por las que
se hizo ese intento han desaparecido? Yo diria que, al revés, justamente porque esas experiencias
fracasaron, todo eso esta mas vigente que nunca. Como diria alguien, tratemos entonces de fracasar
mejor la préxima. El fracaso, el poner el acento en el fracaso, es poner el acento en el resultado y no
en el proceso, no en el trabajo o la practica misma.

Yo siempre cito dos frases de dos intelectuales norteamericanos. Una es de Faulkner que, durante una
entrevista le dice al periodista: Mire, no se vaya a creer usted que es tan facil fracasar. A mi, al
principio, me salié muy bien, y después me fue costando mucho mas. La otra es de Orson Welles, que
dice: Yo empecé desde muy arriba y tuve que trabajar mucho para llegar al fondo, descender. Y claro,
empez0 a los 24 afios con Ciudadano Kane (1941).

Estas dos frases estan poniendo el acento en el esfuerzo, en el trabajo, en el desarrollo, en el proceso
de construccién, y no en el resultado. No sé si ustedes tienen en Chile la palabra “resultadismo”, que
aca se usa para el futbol. El resultadismo es toda una teoria que dice que no importa cémo se juegue,
lo importante es ganar. Pero no, a mi me parece que lo importante es cémo se juega, lo importante es
esa forma, como vos decias, en el sentido de esa forma creadora de conceptos, de contenidos,
de valores.

Peric: Bueno, ahi la figura de Maradona es stper interesante. Maradona atina ambos asuntos, los
pone en tension.

Griiner: Si, se da el lujo de la mano de dios, de meterle un gol a los ingleses con la mano, pero
después de haber hecho obras de arte durante todo el partido en la cancha, con sus piernas.

Peric: Efectivamente, el lugar preciso que ocupa la nocién de fracaso en todo el pensamiento
pasoliniano es eso: acentuar que lo que importa es el proceso experimental, justamente por su
preocupacion por las formas. Pero mas radicalmente, que el hecho de fracasar no es motivo para
renunciar a la experimentacién, sino exactamente lo contrario.

Griiner: Bueno, volvamos a lo que deciamos de la abjuracion de la trilogia de la vida. En estos
términos que yo usaba, él ahi esta diciendo: no es que yo fracasé, me derrotaron, y, por tanto, tengo
que abjurar de aquello por lo cual me derrotaron.

Peric: Claro, pero me parece muy interesante vincularlo con lo que inicié Laura. Creo que el fracaso en
Pasolini es un antidoto para concebirlo como un pensador de la totalidad. En Pasolini el fracaso es de
querer dar cuenta de la completitud de la realidad. En ese sentido, estamos destinados al fracaso,
precisamente porque la realidad nunca es idéntica a si misma.

Griiner: Ahi, en lo que vos decis, en esa idea del fracaso, hay una posicién ética. Efectivamente, él dice
que necesariamente vamos a fracasar en dar cuenta de la totalidad, en dar cuenta de todo lo que nos
ofrece la realidad, y no podemos engafiar al espectador haciéndole creer que hemos tenido éxito. Hay
que mostrar el fracaso, hay que hacerlo patente. El espectador tiene que saber que lo que esta viendo
en la pantalla no es la realidad y, al mismo tiempo, tiene que ver con ella. Por eso el uso de este
recurso que puede parecer puramente técnico, como el plano subjetivo indirecto, y esas cosas que
teorizaba y practicaba Pasolini, para que se puede apreciar que lo que se esta viendo, lo que se esta
leyendo, si es un poema, una novela, lo que fuera, es una construccién. No es una ventana abierta
sobre la realidad.



Griiner, E., Peric Lattanzi, I.. ;§Como vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversacion entre Eduardo Griiner, Laura Lattanzi e Ivana Peric. laFuga, 26, 2022, ISSN:
0718-5316.
Pero, al mismo tiempo, es una construccion que parte de esa realidad, que no la abandona, que la
explora entre sus entrelineas, en sus zonas oscuras, en sus profundidades mas abismales, sin poder
nunca dar cuenta totalmente de ella. Otra vez, es en esa tension, en ese conflicto permanente es
donde debe moverse permanentemente el artista. Y el pensador critico, por supuesto.

Peric: En esa misma linea, cuando Pasolini teoriza sobre cine y dice que el cine nos hace conscientes
de que la realidad es un lenguaje, creo que radicaliza el asunto. Nos hace tomar conciencia de que
todo lo que hacemos (y por eso vuelvo a esa nocién de vida en obra), todo lo que hacemos es
susceptible de ser leido. Por lo tanto, una pelicula seria una indicacién de lectura de la realidad.

Griiner: Una indicacién de lectura, y la realidad es en si una indicacién de lectura del arte. El dice que
la vida de cada uno de nosotros es una pelicula que podria descomponerse en primeros y segundos
planos, en formas de montaje, en montaje paralelo y todas esas cosas. Es una pelicula que solo
termina en el ultimo segundo de la vida, pero siempre estd en juego en la vida, la vida “real”, algo
también del orden de la ficcidn, asi como en la ficcion se cuela la realidad.

Hay una famosa frase de Lacan que dice: “La verdad tiene estructura de ficcion”. Efectivamente, la
verdad nunca se presenta en su totalidad tal cual es. Hay que mirarla de soslayo, hay que mirarla
entre lineas, fragmentariamente, un poco de costadito, porque es demasiado peligrosa. Y bueno, hay
que construirla. Ese es el estilo, la forma, la escritura misma de la realidad lo que la construye.

Peric: Asi es. Queria compartir una frase tuya de la coleccién de ensayos que acabas de publicar que
creo que puede servir para ir cerrando, no porque no quiera seguir conversando, sino porque en algin
minuto hay que dar un término. Dices: “El pensamiento critico o, aunque fuera, el de vocacion critica,
tiene mas materia para su trabajo que pocas veces antes. Sin embargo, languidece chapoteando en las
aguas tibias de la correccién politica”. Una frase tuya que se ajusta muy bien a lo que esta pasando en
Chile, para entrelazar todo lo que hemos conversado. El riesgo de que esta pulsion o potencia de
transformacion languidezca en la correccién politica es patente. Y creo que hay que revisitar y
estrujar a figuras como Pasolini, porque son fundamentales para combatir los peligros de la
correccion politica.

Griiner: Si, estas figuras de las que habldbamos, Pasolini, Sartre, Benjamin, y bueno, tantas que uno
podria nombrar en nuestro propio continente, si algo no practicaron fue esta correccion politica. Son
grandes pensadores porque en el pensar pelearon contra el abrigarse comodamente en la frazadita
tibia de la correccidn politica.

Peric: Para cerrar también con una frase tuya: “el pensador critico lo que hace es intranquilizar al
tranquilo”, una imagen pristina de lo que hacia Pasolini.

Lattanzi: También rescatando esos modos para pensar lo que esta sucediendo hoy en dia, y en Chile.

Peric: Bueno, yo siempre he envidiado un poco la relacién que Argentina tuvo con Pasolini. No solo
porque hay casi escuela del pensamiento pasoliniano, cosa que en Chile no hay. Bueno, no sé, me
dediqué antes de esta conversacién a ver la visita que hizo Pasolini con la Maria Callas a Mar del Plata
en el 70.

Griiner: Si, en el Festival de Mar del Plata. El afio sesenta y algo.

Peric: 70, en el ’70 con Medea (1969).

Griiner: '69 es Medeay en el '70 se present6 en Mar del Plata, claro.

Peric: No sé si han visto esos materiales, pero hay unas entrevistas notables publicadas en YouTube.

Griiner: Si, algunas las conozco. Bueno, en la Argentina en general, en Buenos Aires hay una gran
tradicion cinéfila. Existe en muchos otros lugares, por supuesto, pero es especialmente fuerte, no sé
por qué razén. Pasolini siempre fue un autor muy visto en Buenos Aires, eso es cierto. Hay muchos
especialistas, mas que yo, Diego Bentivegna, muchisimos especialistas en la obra de Pasolini.

Peric: Que también comparten, por razones obvias, el dedicarse a Gramsci, el mismo Bentivegna.



Griiner, E., Peric Lattanzi, I.. ;§Como vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversacion entre Eduardo Griiner, Laura Lattanzi e Ivana Peric. laFuga, 26, 2022, ISSN:
0718-5316.
Griiner: Claro, Bentivegna es un especialista en Gramsci. El tiene un libro sobre la
relacién Gramsci-Pasolini.

Peric: Me interesa esto de lo cinéfilo, porque, claro, Pasolini vivié su obra en el boom de la cinefilia.

Griiner: Si, los afios sesenta. Bueno, tuvo grandes debates con los Cahiers du Cinéma, por ejemplo. Con
Eric Rohmer, el famoso debate de cine de prosa y cine de poesia.

Peric: T4 mismo partes una de tus ponencias que lei sobre Pasolini, no sé si La tragedia de la real o La
celebracién poética de la realidad, una de las dos, contando la anécdota de este tedrico que se lamentaba
porque el '75 habia muerto el cine, ese cine pensante, ese cine de autor...

Griiner: Yo tengo un articulo que se llama “El afio en que murié Pasolini y Sartre perdi6 la vista”. El
aflo ’75 Sartre se quedo ciego y a Pasolini lo mataron. Este autor que tu citas, efectivamente, dice que
se terming el cine en el afio '75. Después se siguieron haciendo peliculas, obviamente, pero él quiere
decir que se acaba ese lugar preponderante que tenia el cine como forma de pensamiento critico
caracteristico, desde Eisenstein en adelante. Pero, la década del sesenta y principios de la del setenta,
es un contexto, no casualmente, de una gran rebeldia y presién politica, es ese periodo donde se
renueva el lenguaje cinematografico de una manera extraordinaria por obra de Godard, Pasolini, todo
lo que podemos citar en todas partes del mundo, también en Latinoamérica. En esa época ustedes
tienen a Miguel Littin y a tantos otros autores en Chile, o en Brasil, el Cinema Novo.

Peric: Pero claro, no hay que embriagarse de derrotismo, hay que seguir insistiendo. Yo creo que hay
mucho, no sé, Laura también ha hecho una tesis preciosa en su momento, que tomaba algo del cine
de Lucrecia Martel, que parece situarse en esta linea de pensamiento critico. También se posiciona
desde un lugar en el que combate este cine que ha sido violentado por la serie, por ese formato que es
funcional a las grandes narraciones.

Griiner: La légica Netflix, digamos. Si, claro, el caso de Lucrecia es muy particular, en ese sentido.
Ella ha logrado, un poco como Pasolini en su momento, ser de interés para el ptiblico y la critica, y, al
mismo tiempo, no entregar su propio lenguaje. Tiene un estilo muy definido, te puede gustar mas o
menos, pero tiene un estilo muy definido al que no renuncia en funcién del éxito comercial, o de la
industria. Ella es un poco heredera, digo ella porque es la que nombraste, de esa época en que, como
siempre digo, esperabamos la ultima pelicula de Pasolini, o de Godard, o de Visconti, como se
esperaba el tltimo libro de Sartre o la tltima novela de Cortazar. En los afios sesenta, en Buenos
Aires, la mitad de las peliculas que se estrenaban eran de esta gente, de Pasolini, de Godard, de
Bergman, de Fellini, de Visconti, de Bertolucci, de Kurosawa. Eso, tenemos que admitirlo, se ha
perdido mucho después del 75, por volver a esa fecha emblematica.

Después hay una cantidad de otros factores, que los entiendo mucho de esta nueva cultura de la
imagen a partir de los medios de comunicacién, de las redes sociales, de internet, de todo eso que es
muy posterior al 75, pero que produjo una transformacioén radical. Hoy se puede hacer cine con
teléfono celular. Habrd que ver qué alteracién del lenguaje significa eso, pero el cine es lo que hizo
toda esta gente. Habria que ponerle otro nombre a lo que se puede hacer con el teléfono celular.

Lattanzi: Con estas nuevas experiencias con las imagenes, quizas se pierde un poco esto que
hablabamos antes de pensar lo real y construir lo real desde una forma singular.

Griiner: Si, aparecen nuevos cddigos que son puramente formales, en el mal sentido del término, no
en el sentido que Ivana usaba la palabra formal. Es decir, efectivamente, se pierde la conexion con lo
real. Digo, puedo construir un imaginario de lo real, una impresién de lo real como hubiese dicho
Roland Barthes, en la pantalla de la computadora sin salir nunca a la calle ni enfocar ningtin objeto
material. Entonces, toda esa tension pasoliniana se diluye. Por eso es importante volver a gente como
Pasolini para que nos haga recordar que, aunque no lo veamos, esa tensién siempre esta.

Lattanzi: Una tension entre las palabras y las cosas.

Griiner: Claro.



Griiner, E., Peric Lattanzi, I.. ;§Como vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversacion entre Eduardo Griiner, Laura Lattanzi e Ivana Peric. laFuga, 26, 2022, ISSN:
0718-5316.
Peric: Imaginé hacer una coleccion de respuestas a una sola pregunta de personas vinculadas a la
obra de Pasolini, que al final no llevé adelante. Pero no quiero perder la oportunidad de invertir la
légica de la entrevista y preguntarle a Eduardo qué cosa, a su vez, le preguntaria a este espectro que
es Pasolini, que adn vive entre nosotras en su obra.

Griiner: “;Como vas a hacer esta vez para salvarte?” Porque el mundo se le hubiese complicado ain
mas de lo que ya lo tenia a Pasolini. Si como estaba el mundo en ese momento, lo mataron, imaginate
lo que le podrian hacer ahora. Pero estoy seguro que me contestaria: “bueno, son los gajes del oficio,
son los riesgos del verdadero critico de la realidad”.

Peric: Tuvimos una bella frase de bronce para cerrar esta conversacion. Muchas gracias, Eduardo, por
tu tiempo.

Lattanzi: Si, muchas gracias, un gusto.

Griiner: Al contrario, gracias a ustedes, fue un verdadero placer. Estuvo fantastica la conversacion:
una conversacién es buena cuando uno se va con algo distinto a lo que trajo al principio.

Como citar: Griiner, E., Peric Lattanzi, I. (2022). Cémo vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversacién entre Eduardo Griiner,
Laura Lattanzi e Ivana Peric, laFuga, 26. [Fecha de consulta: 2026-01-28] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/como-vas-a-hacer-esta-vez-para-salvarte-pasolini-conversacion-entre-eduardo-gruner-laura-lattanzi-e-ivana-peric/1097



	¿Cómo vas a hacer esta vez para salvarte, Pasolini? Conversación entre Eduardo Grüner, Laura Lattanzi e Ivana Peric

