Diaz-Letelier, G.. La revuelta del perro, la fiesta de la primavera y las luciérnagas. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

laFuga

La revuelta del perro, la fiesta de la primavera y las luciérnagas

Por Gonzalo Diaz-Letelier

Tags | Cine de autor | Historia | Revolucién | Estudio cultural

Filésofo, cursé sus estudios de pregrado y postgrado en filosofia en la Universidad de Chile y actualmente realiza un doctorado y ensefia
como Teaching Assistant en el College of Humanities, Arts and Social Sciences de la University of California Riverside, en Estados
Unidos. Ha sido profesor en el Departamento de Filosofia de la Facultad de Filosofia y Educacién de la Universidad Metropolitana de
Ciencias de la Educacién, en el Departamento de Filosofia del Instituto de Humanidades de la Universidad Academia de Humanismo
Cristiano y en el Departamento de Filosofia de la Facultad de Humanidades de la Universidad de Santiago, asi como profesor invitado en
el Departamento de Sociologia de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de Chile y en el Instituto de Estudios Avanzados de

la Universidad de Santiago. Es investigador asociado del International Institute for Philosophy & Social Studies (IIPSS).

“Tra il corpo e la storia, c’e questa

musicalita che stona”.

“Entre el cuerpo y la historia, hay esta

musicalidad fuera de tono”.

Pier Paolo Pasolini (1961, v.588-592)
“Vedere verificata nel caso proprio la regola generale”

En las huellas de Pasolini hay un pensamiento sobre la institucionalizacién de la experiencia, ya sea
del tiempo y el lenguaje, de la ciencia y la religiosidad, o de la vida econdémica y la sexualidad. Una
trama moderna entre razén (ragione), institucion (istituzione) y conciencia (coscienza). Una forma de
sujecién o institucién del sujeto en virtud de la legitimacién racional de una normalidad y los
ejercicios del poder normalizador que la sustenta y reproduce. Pasolini solia citar al poeta italiano
Leopardi (1798-1837) para referirse a esto con la maxima sencillez:

El hombre queda atdnito al ver verificada en el propio caso la regla general (Gordon, 1996,
p.117).1

¢Cudl es hoy esa “regola generale”? Se trataria de la regla que se expresa, siguiendo la formulacién de
Sergio Villalobos-Ruminott (2020), en “la emergencia de una antropologia utilitarista e
hiper-racionalizada asociada con los presupuestos del homo oeconomicus neoliberal; precisamente
porque este homo oeconomicus constituye la imagen naturalizada del hombre en el mundo
contemporaneo” (p.55). Forma de vida que se autointerpreta y autoafirma como ascendente, norma
antropoldgica operacionalizada gubernamentalmente en su promocién y protegida bajo un bando
soberano de violencia excepcional (Benjamin, Schmitt, Agamben). Tal sacralizacién de la vida en un
orden naturalizado como modo de produccion, tal 16gica dispositiva y sacrificial de la vida sobre la
vida como imposicién arcéntica e introyeccién pastoral de la obediencia, eso seria el fascismo.

Hoy, sin embargo, asistimos a la puesta en escena de un fascismo que no necesariamente es aquel
cuya representacion clasica esta caracterizada por la estética militar y la movilizacién total en la



Diaz-Letelier, G.. La revuelta del perro, la fiesta de la primavera y las luciérnagas. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

sociedad disciplinaria industrial. Se trata del fascismo de la sociedad de control (Deleuze) en la
sociedad postindustrial —la civilta dei consumi, dira Pasolini— que resulta en el dltimo tercio del siglo
XX de la division mundial del trabajo bajo el régimen neoliberal y su geoeconomia politica
(Diaz-Letelier, 2016). Este transito del fascismo clasico al neofascismo pasaria por lo que Pasolini
llama una mutacién antropoldgica, esto es, “el paso hacia el fascismo entendido como régimen estético
y corporal que funcionaliza la experiencia segin una mercantilizaciéon general de la vida”,
funcionalizacién cuyo sello es “la docilidad de los cuerpos y los sujetos anestesiados en el régimen
estético-mediatico de la cultura de masas del compromiso, esto es, del fascismo como sentido
naturalizado de la historia” (Villalobos-Ruminot, pp.56-57).

“Este nuevo fascismo, esta sociedad del consumo (...) ha transformado profundamente a los
jovenes, les ha tocado en lo intimo, les ha dado otros sentimientos, otros modos de pensar, de
vivir, otros modelos culturales. Ya no se trata, como en la época de Mussolini, de una
reglamentacion superficial, escenografica, sino de una reglamentacion real que les ha robado y
cambiado el alma. Lo que significa, en definitiva, que esta ‘civilizacion del consumo’ es una
civilizacién dictatorial. En suma, si la palabra fascismo significa la prepotencia del poder, la
‘sociedad de consumo’ ha consumado el fascismo.” (Pasolini, 2015, pp.282-283).

La civilizacién del consumo (civilta dei consumi) obrada por el régimen de produccion capitalista tardio
asume el lugar de la promesa, de la salvacion -ya no de la muerte, sino de la pobreza—. El
neocapitalismo se constituye, pues, como una religién secularizada que se expande planetariamente
de un modo avasallador. Las formas de vida popular, variadas y mas o menos ajenas a los esquemas
flexibles del nuevo poder homogeneizador, van siendo ahora sometidas a la nivelacion industrial y
televisiva, a la civilizacion del consumo y la espectacularizacion de las formas de vida. La
masificacién y uniformizacién cultural-comercial de las formas de vida se expresaria asi como un
nuevo totalitarismo en la medida en que todo ha sido territorializado por la maquina mercantil de
produccion-consumo, por esa “maquina cuya energia absorbe sin fin su propia negatividad y
reabsorbe sin interrupcién ni descanso eso mismo que pretende oponerse a ella” (Alain Brossat en
Didi-Huberman, 2012, p.30). En unos versos de 1961 Pasolini declaraba la alternativa frente al “nuevo
capital” (nuovo capitale), esto es, la alternativa de estar presto o para una “lucha nueva” (nuova lotta)
0 para entregarse:

“ala sombra de una nueva lucha y de las sérdidas
invitaciones del nuevo capital, ya dominante” (v.574-575).
Y mas adelante:
“Y la masa se pone ahi donde el Nuevo Capital quiere”
(v.591).

El diagnostico de Pasolini se acerca, en esta critica de la cultura contemporanea, al de Guy Debord. Al
respecto escribe Didi-Huberman (2012):

“En cuanto a la “sociedad del espectaculo” fustigada por Guy Debord, pasa por la unificacién de
un mundo que “se bafia indefinidamente en su propia gloria”, aunque esa gloria sea la
negacion y la separacién generalizada entre los “hombres vivos” y su propia posibilidad de
aparecer de otro modo que no sea bajo el reino -la luz cruda, cruel, feroz— de la
mercancia.” (p.26).

Incluso el arte —cuyo potencial de “anarquia de los sentidos” es destacado por Pasolini, contra la
jerarquia de las facultades que definen al sujeto (estético) moderno- ha sido absorbido, asimilado,
cosificado e instrumentalizado por la maquina de produccién y consumo que es el mercado, pasando a
constituirse como una mercancia mas en medio de la circulacion de fetiches de todo tipo —alli donde
el arte no estd ya acomodado en su funcion pedagégica bajo la tutela de las instituciones del poder—
(Gordon, p. 128).

La religion, por su parte, también ha llegado a estar subsumida en el devenir capitalista de esta
historia. Hay un intimo vinculo entre Iglesia Catdlica y capitalismo, vinculo que tiene muchas



Diaz-Letelier, G.. La revuelta del perro, la fiesta de la primavera y las luciérnagas. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

manifestaciones. Una de ellas, que es particularmente interesante, es el hecho de que la Iglesia ponga
ante todo la fe y la esperanza, dejando de lado el sentido mistico y no meramente econémico de la
charitas protocristiana —es decir, el amor del padre a los hijos que se expresa horizontalmente como
amor fraternal: comunidad y fraternidad (ecclesia). Se trata, pues, de una Iglesia que ya no se funda
en el amor —como la congregacion protocristiana—, sino que ejerceria su magisterio en funcién del
orden social. La Iglesia Catdlica opera asi esencialmente como pacificadora mediante la profesion
prospectiva de la fe y la esperanza -ldgica de la promesa y el perdén, culpabilizando al que se
rebela—, en medio de un orden neocapitalista incuestionado en su imperio naturalizado 2. La caridad
ya no es mas que un remanente residual de la maquina econémica capitalista —en virtud de la
doctrina catdlica de la subsidiariedad y de la asistencia social en un contexto de darwinismo social-,
cuando no una mera tecnologia para lavar las culpas burguesas, operando la conjura de sus
contradicciones (Pasolini, 1971, v. 843-844).

Para la nueva era, la de la hegemonia neocapitalista, Pasolini tiene varios nombres: la “nueva
cristiandad” (nuova cristianitd) para perfilar su caracter teoldgico-secularizado; la ‘“historia
cruelmente nueva” (storia crudelmente nuova) remarcando su textura de violencia y opresion; la
“metahistoria” (metastoria) para indicar una hegemonia sin acontecimiento; y la “nueva prehistoria”
(nuova preistoria) para nombrar el espacio de resistencia anarquica de los sentidos que abre el tiempo
desbaratando su filosofia de la historia.

“Scienza della storia! Mostruosa schematicita”

Apunta Didi-Huberman (2012): “...en nuestra manera de imaginar yace fundamentalmente una
condicién para nuestra manera de hacer politica. La imaginacién es politica, eso es lo que hay que
asumir. Reciprocamente, la politica no puede prescindir, en uno u otro momento, de la facultad de
imaginar” (pp.46-47). Si la potencia de la imaginacién es el medio imaginal del pensamiento, y el
pensamiento es lo mismo que el uso comun, la politizacién de la imaginacion desgarraria las
clizaciones del tiempo histdrico —los esquematismos articuladores de la experiencia del tiempo-—
anarquizando el acontecimiento mads alla de toda referencia a un modo de produccion o al tiempo
caido en el productivismo.

La idea de poder no existiria si no fuera por la idea de mafiana;

y no sélo eso, sino que sin el mafiana la conciencia no tendria justificacion.

Querido Dios,

haznos vivir como los pdjaros del cielo y los lirios del campo (Pasolini, 1971, v. 880-883).

El citado verso 883 de “Trasumanar e organizzar” —vivir como los pdjaros del cielo y los lirios del campo—
es una cita tacita del Nuevo Testamento (Mt 6, 25-34), del célebre pasaje sobre la temporalidad de los
afanes y la ansiedad del hombre, cuyos tltimos versiculos rezan: “No os afanéis por el dia de mafiana,
porque el dia de mafiana traera su afan. Basta a cada dia su propio mal”. ;Qué puede significar
anarquizar el acontecimiento mas alld de toda cosmética de la imaginacién referida a un modo de
produccién o al tiempo caido en la productivizacion? En el libreto para su film Medea (1970) Pasolini
escribe estos otros versos

“Las dos cosas fueron y son siempre contemporaneas.
iLas superaciones, las sintesis! Son ilusiones (...). La tesis
y la antitesis conviven con la sintesis: he aqui

la verdadera trinidad del hombre, ni preldgica ni 1dgica,
sino real (...)

La historia no es, digamos, lo que es la substancia: ella es aparicion” (lineas 1903-1910). 3



Diaz-Letelier, G.. La revuelta del perro, la fiesta de la primavera y las luciérnagas. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

Para el Pasolini de La religione del mio tempo (1961), habria que pensar tal desubstancializacién de la
historia no sélo como interrupcién de su clizacién, de su imagen organizada -con todas sus
narrativizaciones teleoldgicas y totalizaciones en torno a conflictos centrales—, sino también como
interrupcion de la funcién performativa de la ficcion-sujeto que fundamenta representacionalmente
tal organizacion crono-fotoldgica —o relativa a un logos del tiempo y la luz, si se quiere-.

“|Ciencia de la historia! Monstruosa esquematicidad
que ve de antemano, desde lo que fue, todas las formas”
(1961, v.453-456).

Y mas adelante:
“No, la historia que sera no es como aquella que ha sido.
No consiente juicios, no consiente 6rdenes,
es realidad irrealizada” (v.571-574).

Una historia desubstancializada, sin sujeto. ¢Qué puede ser, en medio de la facticidad de una cruenta
escena material de la historia, pero con el cielo despejado de monumentalizaciones epocales, lo que
en sus versos de 1961 Pasolini llamaba una “lucha nueva” (nuova lotta) frente al “nuevo capital”
(nuovo capitale)?

La nuova lotta contra el nuovo capitale

Durante sus dltimos afios de vida, a comienzos de los setenta antes de ser asesinado, Pasolini expresd
una cierta desesperanza respecto de las posibilidades revolucionarias en Italia, o al menos habld de
una lucha sin programa, una lucha de intersticio. En una entrevista en la television italiana (RAI) con
el periodista Enzo Biagi, el 27 de julio de 1971 —entrevista que no salid al aire, pues su emision fue
cancelada a causa de una denuncia por “instigacion a la desobediencia” y “propaganda
antinacional” -, Pasolini declaré lo siguiente:

“Durante un cierto tiempo, siendo joven, he creido en la revolucién como creen ahora los
jovenes. Hoy empiezo a creer un poco menos. En este momento, soy apocaliptico. Veo frente a
mi un mundo doloroso, cada vez mas horrendo. No tengo esperanzas. Por lo tanto, no me
bosquejo ni siquiera un mundo futuro. (..) La palabra ‘esperanza’ estd borrada en mi
vocabulario. Por tanto, contintio luchando por verdades parciales, momento a momento, hora a
hora, mes a mes, pero no me propongo programas de larga duracién, porque no creo mas.”

El Gltimo escrito de Pasolini, las Cartas Luteranas, data de 1975. En este libro, coleccion de articulos
previamente publicados, elabora una critica de la sociedad italiana post 1945, poniendo en conexion la
degradacién sociocultural con dos fendmenos: el auge de los medios de comunicacién masiva y la
potenciacién totalitaria de la maquina de produccién-consumo. Esta critica pasa, a su vez, por el
cuestionamiento de dos mitos modernos: que la pobreza es el peor de los males y que la historia va
siempre hacia lo mejor. El mito de que la pobreza es el peor de los males opera del siguiente modo: la
pobreza es necesidad y las necesidades del ser humano se pueden satisfacer en virtud de la
potenciacion del ciclo de produccién-consumo. Sin embargo, la potenciacion del ciclo de
produccién-consumo, en lugar de superar la pobreza —‘“el peor de los males”—-, lo que hace es
generar mas pobreza: otra pobreza, una pobreza nueva, cualitativamente distinta. El segundo mito,
reciprocamente funcional con el primero, es aquel segtn el cual la historia va siempre hacia lo mejor,
esto es: la ilusion del “progreso”. El mito del progreso naturaliza el orden de las cosas, el régimen de
produccion vigente y sus promesas, poniendo la fe antes que la critica. Sélo la critica puede desactivar
esta fe al poner en cuestion los efectos de dominacién y de degradaciéon que una facticidad santificada
sanciona como el orden providencial de las cosas.

“Los hijos que son tan cruelmente castigados en su modo de ser (y, en el futuro, con algo mas
objetivo y mas terrible) son también hijos de antifascistas y de comunistas. / Por consiguiente



Diaz-Letelier, G.. La revuelta del perro, la fiesta de la primavera y las luciérnagas. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

fascistas y antifascistas, patrones y revolucionarios, tienen una culpa en comun. (...) / El cuadro
apocaliptico, relativo a los hijos, que he esbozado anteriormente, incluye a la burguesia y al
pueblo llano. / Las dos historias, pues, se han unido; y es la primera vez que esto sucede en la
historia del hombre. / Esta unificacién se ha producido bajo el signo y por la voluntad de la
civilizacién del consumo, del ‘desarrollo’. No se puede decir que los antifascistas en general y
los comunistas en particular se hayan opuesto realmente a una unificacién asi, cuya naturaleza
es totalitaria —por vez primera auténticamente totalitaria— aunque su caracter represivo no sea
arcaicamente policiaco (v aunque recurra incluso a una falsa permisividad)” (Pasolini,
1997, p.15).

Y mas adelante:

“Hay -y esta es la cuestion— una idea conductora sincera o insinceramente comun a todos: la
idea de que el peor de los males del mundo es la pobreza, y que por tanto la cultura de las clases
pobres debe ser sustituida por la cultura de las clases dominantes. / En otras palabras: nuestra
culpa consiste en creer que la historia no es ni puede ser mds que la historia burguesa.” (p.16).

La historia proletaria se ha subsumido en la vanguardia de la historia burguesa: la tradicién de los
oprimidos se ha identificado con la historia de los opresores. Todos viven ahora la historia del
“progreso”. La civilizacion del consumo es, pues, el “nuevo fascismo”, el nuevo
“auténtico totalitarismo”.

La burguesia esta triunfando, en cuanto la sociedad neocapitalista es la verdadera revolucion de la
burguesia. La civilizacién del consumo es la verdadera revolucién de la burguesia. Y no veo otras
alternativas, porque también en el mundo soviético, en realidad, la caracteristica del hombre no es
tanto la de haber hecho la revolucién y de vivirla, sino la de ser un consumista. La revolucion
industrial nivela a todo el mundo (Pasolini, 1971).

Pasolini adelanta asi —respecto de sus elaboraciones en Michel Foucault y Gilles Deleuze- la cuestion
del surgimiento de un nuevo fascismo que se suma y superpone al viejo fascismo: de la represion
policial a la falsa permisividad; de la coacciéon que obliga a trabajar para sobrevivir explotado, a la
invitacion a trabajar bien encauzado para asi poder consumir mds, en resumidos términos, de la
sociedad disciplinaria a la sociedad de control. Asi, la sociedad busca integrar y asimilar, en una
operacién que debe hacer para defenderse, unificando la diferencia como tal, gestionando la agencia
deseante de la multitud, conjurando el peligro de una alteridad incontenible. De modo que en
nuestros dias la liberacién del deseo de los hijos —el consumo- trasunta la vuelta de la sociedad entera
en un asunto doméstico —esto es, relativo al dominus, funcional a una ley del padre sublimada. La
tecnologia neoliberal hace posible la reconciliacion de dos conceptos y dos practicas que en la vieja
sociedad disciplinaria y represiva aparecian como irreconciliables: autoridad y libertad.

La “culpa” generacional apareceria hoy, siguiendo a Pasolini (1997), en al menos dos pristinas
manifestaciones. Primero, en el hecho de haber perdido la conciencia acerca de nuestra intimidad con
el fascismo (p.15) —esto es, haber creido que éste habia quedado atrds con la tultima dictadura
instalada a fuerza bruta y desnuda. Luego, en el hecho de haber aceptado, mas o menos
inconscientemente, la violencia degradante del nuevo fascismo (p.16). Nuestra culpa seria, en
definitiva, continuar afirmando que no puede haber otra historia. Walter Benjamin propone un uso
del concepto “fascismo” que no se define caido a la representacion del archivo historiografico, que no
se reduce a los contornos de una formacién politica precisa en la coyuntura histérica de la primera
mitad del siglo XX en Italia, sino que se puede esgrimir como una denominacién extrapolada a la
racionalidad antidemocrética del capitalismo como tecnologia y régimen de la vida en su conjunto. El
fascismo seria, de este modo, el nombre para una tecnologia que tiene todos los rasgos de la
metafisica teo-onto-antropoldgica (Heidegger, 1988, pp.98-157): se trata de una racionalidad
principal, identitaria y productivista. Pero el fascismo estd lejos de ser una esencia: es una tecnologia
histéricamente mutante y con diversas expresiones en distintos lugares.

Sergio Villalobos-Ruminott apunta con Pasolini a la mutacién histérica del fascismo que va desde su
forma estatal-industrial hasta su forma estatal-financiera. Desde el fascismo clasico, de estética
militar, cifrado en la identificaciéon lider-pueblo, hasta el neofascismo o fascismo neoliberal, en
contexto de “democracias” procedimentales, de talante securitario y cifrado en la identificacion



Diaz-Letelier, G.. La revuelta del perro, la fiesta de la primavera y las luciérnagas. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

molecular de la poblacion con el orden. El comtin denominador del fascismo, de su racionalidad, es su
recurso a la logica pastoral y a la violencia sacrificial para naturalizar e inmunizar el
orden dominante.

Si la continuidad entre el fascismo clasico y el neofascismo se ha hecho dificil de ver es precisamente
por la instalacion, desde la primera mitad del siglo XX en Europa y Estados Unidos, de un clivaje entre
democracia y fascismo -este dltimo asociado esencialmente a la forma del autoritarismo
personalizado y la dictadura militar. Segin este clivaje, el fascismo seria una interrupcion
dictatorial-militar de la razén histérica moderna entendida como progreso del capital y la democracia
liberal. Pero sabemos que la historia del capitalismo tiene, mas alla de su anverso biopolitico,
edificante y humanista, un reverso negativo, necropolitico y antidemocratico, intensivamente
depredador y domesticador, disciplinador y securitizador, sacralizador del orden como interfaz
ampliada, como régimen de produccion de objetos y subjetividades.

Luciérnagas: luce e lucciole.

¢En qué queda entonces la pregunta en verso que plantea Pasolini en 1961 por una “lucha nueva”
(nuova lotta) frente al “nuevo capital” (nuovo capitale)? En febrero de 1975, el poeta-cineasta publicd
en la prensa italiana una carta, conocida como el articulo sobre La desaparicién de las luciérnagas (la
disparition des lucioles), en que se lamentaba con tal imagen de la tendencial desaparicién en Italia de
quienes se resistian a ser domesticados por la civilizaciéon del consumo. La imagen, segtn explica
Didi-Huberman (2012, pp.7 v ss.), estd tomada de Dante de Alighieri (Divina comedia, Infierno, XXVI):
arriba esta el Paraiso, el cielo con su gran “luz” (lume, luce), luz celestial que define el cosmos con su
gloria escatoldgica; abajo esta el Infierno con sus pequefias y errantes “lucecitas” (lucciole),
constelacién de pequefias llamas que son las almas errantes, luciferinas, expulsadas del cosmos,
ardiendo en su propio fulgor doloroso, en un castigo sin fin, pues “cada llama envuelve a un pecador”
(ogni fiamma un peccatore invola). En el octavo circulo del Infierno, Dante sittia el lugar donde vagan
como luciérnagas los “consejeros pérfidos”, que deambulan condenados como tales —por ejemplo, los
acaudalados nobles de Florencia que fundian el arte de gobernar con los negocios: el negocio de la
politica, la politica del dinero. Didi-Huberman muestra que Pasolini alude a esta imagen de Dante,
pero como una alegoria de la actualidad que expone una inversiéon completa de las relaciones entre
luce y lucciole (p.11):

“en nuestros dias son los “consejeros pérfidos” —politicos y empresarios— los que estdn en el
cielo, en la gloria del reino, en la sobreexposicion de la gran luz mediatica y televisual, mientras
que las multitudes populares erran en la oscuridad como luciérnagas, buscando como pueden su
libertad de movimiento en los intersticios umbrios de un infierno econdmico muy bien
iluminado: huyendo de los proyectores de luz espectacular hacia la noche, emitiendo y
compartiendo sus singulares resplandores.”

“Lo esencial sigue siendo esa alegria inocente y poderosa que aparece como una alternativa a
los tiempos demasiado oscuros o demasiado iluminados del fascismo triunfante. / (...) El arte y
la poesia valen también por semejantes resplandores a la vez erdticos, alegres e inventivos. /
(...) La carta de Pasolini finaliza y culmina con el contraste violento entre esta excepcién de la
alegria inocente, que recibe o irradia la luz del deseo, y la regla de una realidad hecha
culpabilidad, mundo de terror (...). Toda la obra literaria, cinematografica e incluso politica de
Pasolini parece atravesada por semejantes momentos de excepcién en los que los seres
humanos se vuelven luciérnagas —seres luminiscentes, danzantes, erraticos, inaprensibles y,
como tales, resistentes (...). / La danza de las luciérnagas, ese momento de gracia que resiste al
mundo del terror, es la cosa mas fragil y fugaz” (pp. 14-16 y 18).

Pero, en la carta de 1975, Pasolini habla de la desaparicion de las luciérnagas. Como dice
Didi-Huberman, “la luciérnaga esta muerta, ha perdido sus gestos y su luz en la historia politica de
nuestra oscura contemporaneidad que condena a muerte a su inocente” (p.17). La genealogia de esta
desapariciéon —que coincide con la “herencia histdérica” o “culpa” de la que tendrian que hacerse
cargo los jovenes italianos—, al menos en la historia politica de la Italia del siglo XX, pasaria por
cuatro fases: 1) la dictadura fascista de Mussolini en los afios treinta y cuarenta (alianza de los



Diaz-Letelier, G.. La revuelta del perro, la fiesta de la primavera y las luciérnagas. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

militares y la Iglesia Catélica); 2) tras 1945, régimen democrata-cristiano, continuidad del fascismo
bajo una “democracia fingida” (alianza entre la clase politica y el clero catdlico); 3) afios sesenta y
setenta, movilizacién social y reaccién fascista (violencia politica, “los afios del plomo”); 4) afios
setenta, instauracién del neoliberalismo y consolidacion del “nuevo fascismo” en la forma de la
“civilizacién del consumo” (alianza entre la clase politica, la clase empresarial, los tecndcratas y la
iglesia catdlica) en un proceso anticipado por Pasolini que llega hasta la Italia del politico mediatico
Silvio Berlusconi y del tecndcrata economista Mario Monti.

Pasolini refiere a esta cuarta fase de la historia politica italiana del siglo XX como la culminacién de la
catastrofe —que coincide, como indicabamos, con el transito de la sociedad disciplinaria a la sociedad
de control: se trata de un proceso de “aculturacién” (acculturazione) (en Didi-Huberman, p.20 y ss.)
que no es sino el anverso de la “culpable” recepcién sin critica del modelo neoliberal por parte de los
padres y los hijos italianos. Este proceso se ha cumplido “sin verdugos ni ejecuciones masivas”, y ha
consistido mas bien en la “asimilacién al modo y la cualidad de vida de la burguesia” (en
Didi-Huberman, p.21).

“He visto con ‘mis sentidos’ al comportamiento impuesto por el poder del consumo (il potere
dei consummi) remodelar y deformar la conciencia del pueblo italiano hasta una degradacion
irreversible, algo que no habia sucedido durante el fascismo clasico, periodo en el curso del cual
el comportamiento estaba totalmente disociado de la conciencia.” (en Didi-Huberman, p.23).

El tépico de la “desapariciéon de las luciérnagas” destaca la persistencia de una negatividad
inmanente, intersticial, que habla de la “supervivencia de las luciérnagas”.

“;Ve entonces Pasolini su entorno contemporaneo como una noche que habria definitivamente

devorado, sometido o reducido las diferencias que forman, en la oscuridad, las sacudidas
luminosas de las luciérnagas en busca de amor? Creo que esta ultima imagen no es la buena
todavia. En efecto, no es en la noche donde las luciérnagas han desaparecido. En lo mas
profundo de la noche, somos capaces de captar el menor resplandor, y es la expiracién misma
de la luz la que nos resulta todavia visible en su estela, por tenue que sea. No, las luciérnagas
han desaparecido en la cegadora claridad de los “feroces reflectores”: reflectores de los
miradores y torres de observacion, de los shows politicos, de los estadios de futbol, de los platés
de television. (...) / ¢Estd el mundo tan totalmente sometido como han sofiado —como
proyectan, programan y quieren imponernos— nuestros actuales “consejeros pérfidos”?
Postularlo asi es, justamente, dar crédito a lo que su maquina quiere hacernos creer. Es no ver
mas que la noche negra o la luz cegadora de los reflectores. Es actuar como vencidos: es estar
convencidos de que la maquina hace su trabajo sin descanso ni resistencia. Es no ver mas que el
todo. Y es, por tanto, no ver el espacio —aunque sea intersticial, intermitente, némada,
improbablemente situado— de las aberturas, de las posibilidades, de los resplandores, de los
pese a todo” (p.22 y 31).

Pese a todo, ¢c6mo leer el presente mirando hacia un pasado que no se termina de reescribir? (Peric,
2020) ¢Qué hacer con un cielo despejado de toda lingua franca y con una tierra prefiada de multiples
lenguas habidas y por haber?

La revuelta y la fiesta de la primavera

Amo y odio el “18 de septiembre” chileno. Me inquieta también la trama ominosa en que se inscribe...
11, 18, 19. Tras las crispaciones y rituales que conmemoran el golpe mortifero del “11” (“de 1973”) —el
golpe que sigue pasando hasta hoy en el eco “democratico” de sus bandos— percibia que se venia la
reconciliacion mitica del “18” en torno a la parrilla nacional de la fiesta familiar y las “ramadas”, con
animales sacrificados y bien regados, en medio de un imaginario de paisaje, aroma y sabor hacendal.
Y que, para cerrar el ciclo, sobrevenian el “19” la resaca gloriosa de las liturgias solemnes, aquella
puesta en escena para la glorificacién capitalina de la maquinaria necropolitica del gallardo y
profesional ejército pretoriano -la parada militar televisada desde el popular Parque O’Higgins- y, en
su pinaculo, aquella otra performance televisada desde la Catedral de la Plaza de Armas de Santiago,
que reclamaba la glorificacion de todos los nombres del padre en el tedeum que retine a la Iglesia con
el Estado y el Capital —con el desfile de altas jerarquias eclesiasticas, autoridades politicas de



Diaz-Letelier, G.. La revuelta del perro, la fiesta de la primavera y las luciérnagas. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.
gobierno, lideres empresariales; regla concentracionaria de la auctoritas.

Hasta antes del golpe de 1973 se celebraba esa fiesta en las calles de las ciudades y en los campos
como ocasién de encuentro profano que celebra la proliferacion heterdclita de las formas. Y ain se
sigue celebrando, transfigurada en medio de la metrépolis postcolonial y postdictatorial, en sus
intersticios. Por eso me sigue gustando el 18. Pienso que quizas sea cosa de arrebatarles la fiesta de la
primavera a los milicos, interrumpiendo su artefacto mitologico y espectacular para hacerla
singular/plural y, por lo mismo, comun. Profanarla, hacerla comun en la potencia del uso.

La fiesta de la primavera, su proliferacién heterdclita de las formas ha sido durante doscientos afios
progresivamente conjurada en la privatura de un patriotismo cuyo imaginario no es sino el indice de
un patrén de acumulacion estético, de organizacién de la imagen que comunica politicamente la
norma. Economia de la presencia reproducida primero en las escuelas de matriz estatal —en su
contextura patriarcal mas arcaica, centralizada y molar- y, mucho mas tarde, en el trafago telematico
y global de los medios de comunicacion masiva y espectaculo mercantil que hacen del patriotismo
una dimension molecular de identificacién con el orden global del nuovo capitale.

De modo que septiembre es un mes en Chile en el que durante cada vuelta alrededor del sol ocurre
una suerte de captura de la fiesta de la primavera, su progresiva sustituciéon espectacular por un ritual
de glorificacion de “esta vida” como una obra o trabajo de muerte (work of death) —el 11 de la guerra
civil y del genocidio como solucidon final a la desobediencia, encuentro y clinamen proliferante de la
imaginacién popular; el 18 de la reconciliacién nacional en la vuelta al imaginario consuetudinario
colonial de la hacienda; y el 19 de la glorificacion concentracionaria de todos los nombres del padre
sacramentada por el clero que administra los residuos vestigiales de la teologia politica campante. A
propdsito de la captura de la fiesta profana bajo la égida de la bandera, me acuerdo de Agamben
(2001) rememorando su encuentro con Heidegger en 1966:

“Recuerdo que en 1966, mientras frecuentaba en Thor su seminario sobre Herdclito, le
pregunté a Heidegger si habia leido a Kafka. Me contestd que, de lo no mucho que habia leido,
habia quedado impresionado sobre todo por el relato La madriguera (Der Bau). El innominado
animal (topo, raposo o ser humano) protagonista del relato esta obsesivamente preocupado por
construir una guarida inexpugnable, que poco a poco resulta ser, por el contrario, una trampa
sin salida. Pero ¢no es precisamente esto lo que ha sucedido en el espacio politico de los
Estados-nacién de Occidente? Las casas (‘las patrias’) que se han afanado en construir han
resultado ser finalmente, para los ‘pueblos’ que debian habitarlas, no otra cosa que trampas
mortales.” (pp.101V ss).

Si esa “trampa mortal” no fue sino la mutacién de la forma de la soberania, desde su configuracién
imperial hispana a su traduccién “republicana”, la celebracién de las “fiestas patrias” como
celebracién de la independencia no es sino la ritualizacion, mediante el sacrificio (11, 18, 19), de una
transicién infinita. Quizds aqui descansa el agenciamiento consistente en la domesticacion de la
primavera —que es también una doma de la imaginacion. Y quizas la revuelta chilena desencadenada
el 18 de octubre de 2019 (“el otro 18”) no sea sino un eco de la vieja fiesta de la primavera como
celebracién de la proliferacion heterdclita de las formas.

A propdsito de la etapa de transicién infinita en la que en Chile no hemos dejado de transitar,
resultan sabrosas las notas de Agamben en relacién con la derrota de la izquierda en las elecciones de
1994 en Italia:

“(L)a derrota no fue el resultado de una batalla librada desde posiciones opuestas, sino que
ésta no decidio otra cosa que a quién le tocaba poner en practica una ideologia del espectaculo,
del mercado y de la empresa que era idéntica en las dos partes. (...). Lo que aqui nos interesa es
sélo la evolucién que se ha producido a partir de finales de los afios setenta. Porque fue
entonces cuando la corrupcion completa de las inteligencias asumié la forma hipdcrita y
biempensante que hoy se llama progresismo.” (pp.101y ss).

Quizds asi también se pueda comprender el terror que genera en Chile, entre conservadores,
izquierdas pedagodgicas y liberales progresistas biempensantes, lo que han intentado domesticar
categorialmente bajo los motes de “intelectual octubrista” y “partido de la violencia”.



Diaz-Letelier, G.. La revuelta del perro, la fiesta de la primavera y las luciérnagas. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

iFeliz fiesta de la primavera, salud, viva la revuelta!

Bibliografia
Agamben, G. (2001) Medios sin fin. Notas sobre la politica (A. Gimeno, trad.) Valencia: Pre-Textos.

Diaz-Letelier, G. (2016) Inmigrantes y refugiados en la época de la geoeconomia politica. En Revista
Electrénica Carcaj, “especial migraciones”.

Didi-Huberman, G. (2012) Supervivencia de las luciérnagas (J. Calatrava, trad.). Madrid: Abada.
Gordon, R. (1996) Pasolini. Forms of subjectivity. Oxford: Clarendon.

Heidegger, M. (1988) Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik. En “Identitdt und Differenz /
Identidad y diferencia” (ed. bilingiie aleman-espafiol, versién espafiola H. Cortés, y A. Leyte, trad.)
Barcelona: Anthropos (Trabajo original publicado en 1957)

Negri, T. (2013) L’abdicazione del Papa tedesco. En sitio electrénico Uninomade (disponible en
www.uninomade.org)

Peric, I. (2020) La actualidad de Pasolini. En sitio electrénico Lobo Suelto (disponible en
http://lobosuelto.com/la-actualidad-de-pasolini-ivana-peric-m/# ftn1)

Pasolini, P.P.(1961) La religione del mio tempo. Milan: Garzanti.

Pasolini, P.P.(2015) Fascista. En Scritti corsari. Milan: Corriere della Sera (pp. 282-283) (Trabajo
original publicado en 1974)

Pasolini, P.P.(1971) Trasumanar e organizar. Milan: Garzanti.
Pasolini, P.P.(1970) Medea. Milan: Garzanti.

Pasolini, P.P.(1971) “Terza B: facciamo l’appello”, entrevista con Enzo Biagi. En RAI (disponible en
video en: https://www.youtube.com/watch?v=dQZDaq8xXrE) (recuperada el 19-02-2021).

Pasolini, P.P.(1997) Cartas Luteranas. (J. Torrell y otros, trad.) Madrid: Trotta.

Villalobos-Ruminott, S. (2020) Asedios al fascismo. Del gobierno neoliberal a la revuelta popular.
Santiago: DobleA.

Notas

Salvo indicacion expresa, todas las traducciones de las citas son mias.
2

En un articulo en la prensa, con ocasion de la abdicacién de Ratzinger al papado catélico en 2013, Toni
Negri escribe: “Lo tnico de lo que estamos seguros es de que cualquier reforma doctrinaria sera
totalmente inttil si no es precedida, acompafiada y terminada por una reforma radical de las formas
de presencia social de la iglesia, de sus mujeres y de sus hombres: sélo si estos logran ligar la
esperanza celeste y la terrena. Y entonces a hablar de nuevo de la ‘resurreccién de los muertos’,


http://www.uninomade.org
http://lobosuelto.com/la-actualidad-de-pasolini-ivana-peric-m/#_ftn1
https://www.youtube.com/watch?v=dQZDaq8xXrE

Diaz-Letelier, G.. La revuelta del perro, la fiesta de la primavera y las luciérnagas. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

ocupandose de los cuerpos, del alimento, de las pasiones de los hombres que viven. Esto implica
romper con la funcién que el Occidente capitalista ha confiado a la iglesia -la de pacificar, con
esperanzas vacias, al espiritu que sufre; la de tornar culpable el alma de quien se rebela”
(Negri, 2013)

3

Traduccién propia

Como citar: Diaz-Letelier, G. (2022). La revuelta del perro, la fiesta de la primavera y las luciérnagas, laFuga, 26. [Fecha de consulta:

2026-01-28] Disponible en: http://2016.1afuga.cl/la-revuelta-del-perro-la-fiesta-de-la-primavera-y-las-luciernagas/1085



	La revuelta del perro, la fiesta de la primavera y las luciérnagas
	Notas


