Silva, V.. Poscolonialismo, critica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Poscolonialismo, critica y subalternidad

Las imagenes intersticiales de la periferia

Por Victor Silva Echeto

Tags | Cine clasico | Cine politico | Grupo subalternos | Poscolonialidad | Representaciones sociales |
Estudio cultural | Sociologia

Doctor en Estudios Culturales: Literatura y Comunicacién (Universidad de Sevilla), Master en Comunicacién Audiovisual (Universidad
Internacional de Andalucia), Licenciado en Ciencias de la Comunicacién (Universidad de la Republica-Uruguay). Sus lineas de
investigacion son los cruces entre los estudios visuales, la arqueologia de la imagen, el postestructuralismo y la critica politica y
cultural entre Europa y América Latina. Sus tltimos libros publicados son: Caos y Catastrofe. Un debate en las teorias criticas entre
América Latina y Europa (Gedisa, 2014), Los desajustes de la comunicacién. Entre los medios, la desclasificacién y la cultura visual
(Santiago de Chile, Cuarto Propio, 2015) y El conflicto de las identidades. Comunicacion e imagenes de la interculturalidad (ICOM, 2013).
En coautoria con Rodrigo Browne sus tdltimos libros son: El campo en disputa. Discontinuidades, postautonomias e indisciplinas de la

comunicacién y la cultura (Santiago de Chile, RIL, 2014) y Antropofagias. Las indisciplinas de la comunicacién (Biblioteca Nueva, 2007).

“Lo periférico- intersticial se rebela frente a la conversién uniforme de los signos de poder y saber a la
dominante metropolitana de traslacién hegeménica del valor cultural. Las teorias criticas de lo
latinoamericano —en didlogo con lo decolonial y lo postcolonial- refuerzan la potencialidad rebelde del
in situ (localidades, contextos, ubicaciones, entornos, regiones, vecindarios) para exaltar los significados
antagdnicos de los textos de la cultura desde los conflictos de traduccién que perturban el esquema de
una transferencia ordenada de los modelos a sequir entre origen y destino, originalidad y copia,
autoridad y reproduccién”.

Nelly Richard
Introduccién

El poscolonialismo surgié en las universidades de Estados Unidos, basicamente, incentivado por
intelectuales indios, palestinos, argelinos, es decir, que provenian de lugares que habian sufrido una
extensa y cruda colonizacién por parte de paises imperialistas europeos.

Uno de los textos claves e iniciales es Orientalismo de Edward Said, publicado en 1978. Sus principales
tematicas estaban (y estan) referidas a la emancipacion de la otredad, el papel liberador de la
subalternidad, la hibridacién de las culturas —como proceso irreversible-, la adjetivacion cultural mas
que su sustantivaciéon como cultura. Posteriormente, el poscolonialismo se trasladé por el mapa
cultural de las Américas, consolidandose como area(s) (en plural) de estudio(s), en diversas zonas de
América Latina. Se ha desarrollado en la literatura, la sociologia, las humanidades, y en la actualidad
en los estudios de la cultura visual y en la teoria critica de la imagen. No obstante, hay que
contextualizar —no hay texto sin contexto- ese trayecto que se produce entre las periferias y que
desemboca en las teorias criticas que, en Latinoamérica, el capitalismo intenta cerrar y alivianarlas
del significante izquierdas, frente al signo de la critica. Procesos como la presidencia de Evo Morales
en Bolivia o la de Rafael Correa en Ecuador, no sin problemas, son puntos de inflexion en la relacion
entre subalternidad y critica de izquierdas. Por otro lado, el incremento de la migracion
latinoamericana en Espaiia, instala el conflicto de lo racial sobre el que el Estado reacciona con
nuevos racismos semiéticos (leyes, estados de excepcion) y represiones fisicas. La teoria critica de la
imagen, entonces, se formula preguntas que requieren de andlisis semidticos, politicos y
arqueolégicos. Este texto es la continuacién de otros que se han ido acercando a estos temas (Silva
Echeto y Browne, 2007; Silva Echeto, 2007 y 2014).

http://2016.1afuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 1de 8



Silva, V.. Poscolonialismo, critica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.
Inicios del poscolonialismo

Los estudios postcoloniales emergen en las universidades de Estados Unidos, fundamentalmente,
incentivados por intelectuales, profesores y tedricos indios, palestinos y argelinos. Su principal
caracteristica era que venian de espacios geograificos que habian sido colonizados por parte de
diversos imperios europeos (Inglaterra y Francia, basicamente), y encuentran en esas universidades
los lugares para no sélo ejercer su practica docente y de investigacion, sino también, para reivindicar
su condicién de otro. Este es el segundo aspecto que hay que tener en cuenta, porque a diferencia de
las Américas que podia (y puede) considerarse la extension occidental, Oriente era (y en algunas zonas
es) la otredad occidental. En el caso de las Américas, se considera la extension del proyecto occidental,
mas que su otredad, por procesos politicos- econdémico- culturales. Entre los que se podrian citar: la
imposicion de la religion —el cristianismo-, la instauracion de radicales procesos de urbanizacién, la
consolidacidon, desarrollo y extension de las universidades, la implantacion del sistema capitalista.

Con referencia a los radicales procesos de urbanizacién que los europeos y los criollos instauraron en
las Américas, Angel Rama (2004) en las paginas iniciales de La ciudad letrada escribe:

“Desde la remodelacion de Tenochtitlan, luego de su destruccion por Hernan Cortés en 1521, hasta la
inauguracién en 1960 del mas fabuloso suefio de urbe de que han sido capaces los americanos, la
Brasilia de Lucio Costa y Oscar Niemeyer, la ciudad latinoamericana ha venido siendo basicamente un
parto de inteligencia, pues quedo inscripta en un ciclo de la cultura universal en que la ciudad pasé a
ser el suefio de un orden y encontré en las tierras del Nuevo Continente el Unico sitio propicio para
encarnar” (p.35.).

Occidente era una zona del mundo, ademas, donde la metafisica se consolidaba desde el pensamiento
binario: al estilo identidad/ alteridad. Es por ello que existia esa necesidad de producir a la otredad,
desde el relato literario, historiografico y antropolégico.

Una de las bases teérico- politicas que asumen los tedrico postcoloniales es el manifiesto publicado
por el Grupo de Estudios Subalternos. Esta es una organizacion interdisciplinaria de intelectuales
sudasiaticos dirigida por Ranajit Guha. En ese texto se plantea “desplazar los presupuestos
descriptivos y causales utilizados por los modelos dominantes de la historiografia marxista y
nacionalista para representar la historia colonial sudasidtica” (Guha, 1988, pp.37- 43).

En su libro de 1983 Elementary Aspects of Peasant Insurgency, Guha critica la parcialidad de los
historiadores que, en su registro de los hechos, privilegian aquellos movimientos insurgentes que
disponen de agendas escritas y programas politicos tedricamente elaborados. Tal insistencia en la
escritura, anota Guha, delata el prejuicio de las élites nacionales y extranjeras que construyeron la
historiografia sudasiatica. En definitiva, aqui Guha se acerca a la critica, ya planteada en los afios
sesenta y setenta por Jacques Derrida a la escritura occidental como escritura etnocéntrica. En las
primeras paginas de De la Gramatologia, Jacques Derrida, llama la atencién sobre “el etnocentrismo
que tuvo que dominar siempre y en todas partes, al concepto de escritura (...) lo que denominaremos
el logocentrismo: metafisica de la escritura fonética (por ejemplo del alfabeto) que no ha sido
fundamentalmente, otra cosa que —por razones enigmaticas, pero esenciales e inaccesibles para un
simple relativismo histérico- el etnocentrismo mas original y poderoso” (1971, p.7). Estas ideas
planteadas por Jacques Derrida estan relacionadas con las posturas postcoloniales, quizds —valga la
ironfa- el nacimiento del fildsofo en Argelia se relacione con esa toma de posicién postcolonial
y postmetafisica.

La lectura, ‘en reversa’ (o ‘against the grain’, en el idioma de la deconstrucciéon utilizado
frecuentemente por el grupo) de esta historiografia para recobrar la especificidad cultural y politica
de las insurrecciones campesinas tiene, para Guha, dos componentes: “identificar la logica de las
distorsiones en la representacion del subalterno por parte de la cultura oficial o elitista, y desvelar la
propia semidtica social de las practicas culturales y las estrategias de las insurrecciones campesinas”
(Guha 1988, pp. 45-84). La opiniéon de Guha es que “el subalterno, que por definicién no esta
registrado ni es registrable como sujeto histdrico capaz de accién hegemoénica (visto, claro, a través
del prisma de los administradores coloniales o de las élites criollas educadas), emerge en dicotomias
estructurales inesperadas; en las fisuras que dejan las formas hegemonicas y jerarquicas y, por tanto,
en la constitucion de los héroes del drama nacional, en la escritura, la literatura, la educacién, las

http://2016.1afuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 2de 8



Silva, V.. Poscolonialismo, critica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

instituciones y la administracion de la autoridad y la ley”. Asi, “el subalterno no es pasivo, a pesar de
la tendencia que muestran los paradigmas tradicionales de verlo como un sujeto ‘ausente’ que puede
ser movilizado Unicamente desde arriba”. El subalterno también actia para producir efectos sociales
que son visibles - aunque no siempre predecibles y entendibles - para estos paradigmas o para las
politicas estatales y los proyectos investigativos legitimados por ellos. Es el reconocimiento de este
papel activo del subalterno, el modo en que altera, curva y modifica nuestras estrategias de
aprendizaje, investigacién y entendimiento, lo que inspira la sospecha frente a tales paradigmas
disciplinarios e historiograficos. Paradigmas que se encuentran ligados a proyectos de orden nacional,
regional o internacional manejados por élites que, en su despertar, administraron o controlaron las
subjetividades sociales, buscando filtrar las hegemonias culturales a lo largo de todo el espectro
politico: desde las élites mismas hasta las epistemologias y los discursos de los movimientos
revolucionarios, ejerciendo su poder en nombre del ‘pueblo’.

La orientacién poscolonial: arqueologia de la imagen

La segunda fuente inspiradora de los tedricos poscoloniales es el texto de Edward Said Orientalismo,
publicado en 1978, y donde el tedrico palestino realiza un minucioso analisis sobre las ‘formas’ en
que escritores, cientificos, artistas, periodistas y politicos occidentales representan (y han
representado) a Oriente.

En un balance de ese texto realizado por Said y publicado como epilogo en 1995, escribe que “la
creacion de una identidad (ya sea la de Oriente u Occidente, la de Francia o Gran Bretafia, si bien es
claramente un depdsito de distintas experiencias colectivas, es, en Ultima instancia, una creacion),
implica establecer antagonistas y ‘otros’ cuya realidad esté siempre sujeta a una interpretacion y a
una reinterpretaciéon permanentes de sus diferencias con ‘nosotros’” (Said, 2003, p.436). En ese
contexto, “toda época y toda sociedad recrea sus ‘otros’”. Pero esas relaciones entre identidades y
alteridades no son estdticas, sino un elaborado proceso histdrico, social, intelectual, politico y
econémico. En definitiva, “la creacion de una identidad depende de la disposicion de poder o de la
indefension de cada sociedad y, por tanto, es algo mas que un simple pasatiempo propio de eruditos”
(Said, 2003, p.437).

En el texto, también, critica a los fundamentalistas musulmanes, ya que su error epistemoldgico es
considerar que los “principios fundamentales” son categorias no histéricas, no sujetas y libres de la
opinién de los “verdaderos” creyentes, quienes deberian (se supone) aceptarlos “ciegamente” (Said,
2003). Sin embargo, el libro de Said, desde que se publicé a fines de los afios setenta, recibid
opiniones encontradas: estuvieron, por un lado, los que plantearon que era una critica antioccidental,
mientras que, por otro lado, se encontraban los que opinaban que las virtudes del libro estaba en que
sefialaba “los maliciosos peligros de los orientalistas y que, en cierto modo, valoraba las auténticas
raices del islam”. Es decir, el libro no fue recibido en forma indiferente, sino que generd asperos
debates, tomas de posicién, lecturas cruzadas, interpretaciones antioccidentales, pero, también,
antiorientales: “Orientalismo se lee erroneamente como una obra sospechosamente antioccidental vy,
por un acto de apoyo retrospectivo injustificado e incluso premeditado, ese tipo de lectura (como
todas las basadas en una oposicién binaria supuestamente estable) contribuye a crear la imagen de un
islam inocente y agraviado” (Said, 2003. p.439).

Todo ello matizado con hechos como la amenaza de muerte que recibié Salman Rhusdie, por parte del
gobierno irani, por la publicacién de Los versos satdnicos; la radicalizacién del conflicto en extremo
oriente; las dos guerras de Irak y la de Afganistan y el incremento de la violencia en extremo oriente
propiciada —en mas de una ocasién- por la postura de los imperios occidentales (la red imperial
liderada por Estados Unidos) sobre esa zona del mundo. Si a esto le sumamos, en este dltimo tiempo,
los atentados en paises europeos y la creacion del Estado Islamico, la situacion se torna mds compleja
y no siempre explicable adecuadamente por los medios. Por ello, la arqueologia nos permite intentar
realizarnos preguntas mds complejas frente a hechos que complican su explicacién. En esa
arqueologia, la lectura de los textos de Said, son claves. Cuando hablamos de arqueologia de la
imagen, hacemos referencia al contexto, la diferencia colonial y de-colonial, las traducciones, es
decir, la critica al sistema mundo que intenta transformar esa diferencia en equivalencias
consensuadas. “Estos conflictos de traduccién artistica y cultural develan la pugna entre, por un lado,
las apropiaciones globalizantes de lo local que intentan generalizar las leyes del sistema-mundo
aplicandolas por igual a todas las regiones (subsumiendo la respectiva particularidad de cada contexto

http://2016.1afuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 3de8



Silva, V.. Poscolonialismo, critica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

de experiencia bajo el dominio —omniabarcador- de un mismo sistema de referencia) y, por otro, las
contra-apropiaciones situadas de practicas y discursos cuyas ‘politicas de ubicacién’ (Stuart Hall)
rescatan lo micro-diferenciado de las localidades alternas que desvian el funcionamiento de la
maquina de captura metropolitana” (Richard, 2015, p.32).

En palabras de Said: “no habia forma alguna que yo supiera un afio antes de que se publicara el libro
que en Iran iba a producirse una revolucién islamica de enorme alcance”, ni que la batalla entre
israelies y palestinos seguiria causes tan despiadados y duraderos, “desde la invasién del Libano en
1982 hasta el inicio de la Intifada a finales del afio 1987”. Finalizada la guerra fria no se modificé ni
mucho menos se puso fin al conflicto “aparentemente interminable existente entre Oriente y
Occidente”, representados de una parte por los drabes y de otra por el Occidente cristiano. Ya entrada
la década del ochenta del siglo XX, “se produjeron confrontaciones no menos agudas como
consecuencia de la invasion soviética de Afganistan”; el reto al status quo provocado por grupos
islamicos en paises tan diferentes como Argelia, Jordania, Libano, Egipto y los territorios ocupados, y
las diversas respuestas de Estados Unidos y Europa; “la creacién de brigadas islamicas para luchar
contra los rusos desde las bases situadas en Pakistan (...) el permanente apoyo occidental a Israel; y la
aparicion del término ‘islam’ como un tema periodistico y académico alarmista no siempre preciso y
bien informado” (Said, 2003, p.440).

Es mas, en la actualidad grupos como Estado Islamico (en arabe: XIXIXIXIX]x]<]x]X 8
al-Dawla al-Islamiya) y Boko Haram (HEEER HEBABEBER, Jama’at Ahl
as-Sunnah lid-Da’wah wa’l-Jihad), han desafiado a un Occidente que propicid su creacion en algunos
de los conflictos de finales del siglo XX y principios del XXI. Hasta desde el punto de vista visual, las
imdagenes que circulan en las redes: secuestros, decapitaciones y violaciones, son simuladas (en el
sentido de la hiperrealidad baudrilliana) en producciones visuales altamente elaboradas. Es decir, no
se improvisa en las imagenes generadas sino que utilizan las técnicas medidticas similares a las
propiciadas por las producciones visuales occidentales, y que ya tuvieron sus puntos de inflexién, por
ejemplo, en el cine de Leni Riefenstahl (todavia causa estupor ver en Olympia a los deportistas
saludando brazo en alto a la cipula del nazismo y a Hitler en primer plano).

Este dltimo aspecto hay que destacarlo: la extension de las tecnologias de la informacién y de la
comunicacién en un mundo glocalizado (lo global es inseparable de lo local) y el desarrollo ilimitado de
la imagen sin referencialidad externa, produjo imdgenes neoorientalistas de violencia, no siempre bien
contextualizadas y, por tanto, adecuadamente informadas. En esas imdgenes, proliferaron las
‘escuelas’ formadoras de terroristas. De ahi que las madrazas y los talibanes, generaron una sinonimia
entre formacién en temas islamicos y violencia desatada sin fundamento (la extensiéon del término:
terrorismo). Es mas, ya se han pronunciado algunos lideres occidentales, tertulianos o periodistas, en
la diferencia entre la metafisica de Al Qaeda (una guerra por el mds alld) y la perspectiva ‘politica’ del
Estado Islamico (es decir, la conformacion de un Estado que responda a ciertos preceptos de algunas
de las formaciones islamicas, una guerra por el mds acd).

Volviendo, entonces, a la arqueologia, ¢cudl era, en definitiva, la principal tesis de Orientalismo? La
objecién de Said a lo que ha denominado orientalismo no reside en que sea solo el estudio de los
idiomas, las sociedades y los pueblos del antiguo Oriente, sino que, como sistemas de pensamiento,
se acerque a una realidad humana heterogénea, dindmica y compleja desde una postura esencialista y
no critica, lo que sugiere, en definitiva, “la existencia de una realidad oriental perdurable y de una
esencia occidental opuesta, pero no menos perdurable que observe Oriente desde lejos y, jpor qué no
decirlo!, desde arriba”. Esta falsa toma de posicién “oculta el cambio histérico”. Y, mas importante,
aun, desde el punto de vista del tedrico, “oculta los intereses del orientalista que, pese a las sutiles
tentativas de trazar distinciones entre el orientalismo como inocente esfuerzo académico y el
orientalismo como cémplice de un imperialismo, nunca puede desligarse unilateralmente del
contexto imperialista general que comienza su moderna fase global con la invasién de Egipto por
Napoledn en el afio 1789” (Said, 2003. p.438). Es asi como el libro en mas de 300 paginas describe
como han sido representado oriente por parte de escritores, cientificos, politicos, periodistas,
economistas, viajeros occidentales, tomando como punto de partida una célebre y polémica frase de
Carlos Marx: “No pueden representarse, sino que tienen que ser representados”. Asi, lo etnocéntrico
se cruza con lo exdtico y la desinformacién con el deslumbramiento, porque “el discurso del
orientalismo, su coherencia interna y sus rigurosos procedimientos se disefiaron para lectores y
consumidores del Occidente metropolitano” (Said, 2003, p.441). Escritores que el propio Said

http://2016.1afuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 4 de 8



Silva, V.. Poscolonialismo, critica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

admiraba como estudioso de la literatura, como Edward Lane y Gustavo Flaubert, “ambos fascinados
por Egipto”, se cruzan en el texto con “arrogantes administradores coloniales como lord Cromer,
intelectuales brillantes como Ernest Renan, y aristocratas como Arthur Balfour, todos los cuales se
mostraron condescendientes y no gustaron de los orientales que o bien gobernaban o bien
estudiaban” (Said, 2003, p.441).

El texto, en definitiva, abrid las puertas a los posteriores estudios sobre la multi e interculturalidad, a
la comunicacién intercultural, a las llamadas ‘culturas hibridas’, sincréticas o criollas (segtin el autor
y la perspectiva que se elija), y, fundamentalmente, a los estudios postcoloniales, subalternos y
decoloniales que tomaron como base este estudio inicial de Said —que seguiria luego con Cultura e
imperialismo (2001)- y plantearon una lectura que ponia en cuestionamiento el trazado del mapa
realizado desde Occidente sobre sus otredades. El proyecto critico iniciado por Edward Said es
continuado en India —como veiamos en el primer apartado, otra de las vias por las que se inician los
estudios postcoloniales- por Guha, y, posteriormente, por otros autores postcoloniales- indios en
Estados Unidos, como son los casos de Homi K. Bhabha y Gayatri Spivak.

El orientalismo, como area del poscolonialismo, en el contexto de la teoria critica de la imagen, prestd,
inicialmente, especial atenciéon a las representaciones cinematograficas que sobre Oriente se
generaban en Occidente. Las imagenes iban desde el exotismo sobre las posibles virtudes sexuales de
los arabes, pasando por la violencia sin limites que practicaban, hasta su deshonestidad que los hace
sujetos peligrosos e inconfiables. Algunos de los papeles que los arabes desempeiian en el cine eran:
comerciante de esclavos, camellero, traficante, canalla subido de tono, entre otras etnocéntricas
posibilidades (Silva y Browne, 2007). Hasta llegar a las hazafias del coronel britdnico T.E. Lawrence, como
indica Said: (...) “a finales del siglo XIX y principios del XX, podriamos afiadir en la lista a (...) T.E. Lawrence
(...), escritores todos que contribuyeron a configurar de una manera mds marcada el ‘gran misterio asidtico’ de
Disraeli” (Said, 1995, p.143), durante la rebelién drabe entre 1916 y 1918, que en base a sus escritos adapté
David Lean en la pelicula Lawrence de Arabia, rodada en 1962.

En un momento de la pelicula pueden escucharse las siguientes respuestas que Lawrence le brinda a
un periodista que los acompaiiaba en la guerra, ante la pregunta del reportero: “squé es lo que gente
espera de esta guerra?”:

Lawrence — Sélo obtener su libertad.

Periodista — ¢Libertad? En el mundo nace un iluso por minuto.

Lawrence — Su libertad se la voy a dar yo. ;Segunda pregunta?

Periodista - ¢{Qué es comandante Lawrence lo que tanto le atrae del desierto?
Lawrence — Esta limpio.

Como explica Edward Said (1995, p.305), “va que el hombre blanco, como el orientalista, vivia muy
cerca de la linea de tensién que contenia a los hombres de color, sentia que su deber era definir y
redefinir el dominio que examinaba”, como en el caso de T.E. Lawrence. “Lo que seducia la
imaginacién de Lawrence era la claridad del 4rabe, como una imagen o como una supuesta filosofia (o
actitud) ante la vida: en ambos casos Lawrence se vincula al arabe desde la perspectiva purificadora
de alguien que no es arabe, de alguien para quien esa simplicidad ingenua y primitiva que posee el
arabe es algo definido por el observador que en este caso es el hombre blanco” (Said, 1995, p.307).

Pero, como indicaba Derrida (1997), también en la blancura y la limpieza, esta el exterminio, como
ocurrid en las camaras de gas nazis, donde la muerte es por efecto de la representacion, el intento del
asesinato sin huella. Y, Occidente, en efecto, concibe a la representacién en su base de poder politica,
econdmica y semidtica, como un acontecimiento sin referencialidad.

Anticolonialismo y poscolonialismo.

El poscolonialismo no puede analizarse aisladamente de toda una tradicién anticolonial (como
postura del llamado ‘tercer mundo’) que tuvo sus inicios en los afios sesenta. No obstante algunos
tedricos y algunas tedricas, en mas de una ocasién han intentado —ya en los noventa- alejarse de esa

http://2016.1afuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 5de8



Silva, V.. Poscolonialismo, critica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.
postura, una situacion que ha radicalizado el debate.

Uno de los tedricos que pretenden marcar las diferencias entre ambas tendencias es Santiago Castro
Gomez, quien plantea que “las narrativas anticolonialistas jamas se interrogaron por el status
epistemoldgico de su propio discurso”. La “dependencia econdmica, la destruccién de la identidad
cultural, el empobrecimiento creciente de la mayoria de la poblacién, la discriminacién de las
minorias, todos estos fenémenos eran considerados como ‘desviaciones’ de la modernidad que
podrian ser corregidas a través de la revoluciéon y la toma del poder por parte de los sectores
populares”. Esos grupos —y ya no la burguesia— serian el verdadero “‘sujeto de la historia’, los
encargados de llevar adelante el proyecto de ‘humanizacién de la humanidad’ y hacerlo realidad en
las naciones colonizadas” (1998, p.8).

No obstante, hay investigadores e investigadoras latinoamericanos (como son los casos de Eduardo
Griiner o de Grinor Rojo, Alicia Salomone y Claudia Zapata), quienes han sido fuertemente criticos con
las posturas poscoloniales. Para Eduardo Griiner (2002, p.176), “no hay duda de que la critica
poscolonial constituye un muy inteligente y til conjunto de practicas de lectura, fundamentalmente
preocupada por el andlisis de las formas culturales que ‘reflejan’, mediatizan o incluso desafian a las
multiples relaciones de subordinacién y dominacién (también las econdémicas politicas y sociales)
entre regiones o naciones del capitalismo mundial, tanto como en el interior de esas naciones y
regiones, o entre razas, etnias y culturas, o incluso entre subjetividades colectivas diferenciales:
formas de dominacién, todas ellas, que tipicamente echan raices en la historia del colonialismo
europeo moderno y que contintian operando en la actual era de neo/poscolonialismo y globalizacién”
(Griiner, 2002, p.176). En esa medida, “la dimensién intrinsecamente politica y critica de semejante
lectura es consustancial a la teoria poscolonial (aunque ya no lo es a la versién hegemoénica de los
estudios culturales)”. No obstante, los efectos de esa lectura estan atravesados por una importante
ambivalencia: “aquella carencia de un soporte mas firme en la teoria (historica, econdmica social,
politica) del sistema-mundo corre el constante peligro” de un deslizamiento “hacia la
transformacion de lo colonial o lo poscolonial en un concepto abstracto y cuasi metafisico”. Esto tiene
el curioso efecto, ademdas -basado en la tendencia ‘post’ a pensar el texto como una suerte de
superficie discursiva que se conjuga en puro ‘presente’- de deshistorizar la propia teoria poscolonial,
“como si ella no tuviera precedentes tedricos a los cuales remitirse, aunque fuera para
confrontarlos”. Y eso evidencia, hasta cierto punto, criticas a veces exageradamente acerbas como las
de Aijaz Ahmad, cuando menciona sarcasticamente que los poscoloniales parecen creer que la critica
del colonialismo empezé a mediados de la década de 1970, cuando se public6 Orientalismo de Edward
Said (Griiner, 2002, p.176).

Grinor Rojo, Alicia Salomone y Claudia Zapata, por su parte, son mds duros con sus criticas: “de ahi
que la politica de la reivindicacion de la ‘diferencia’ haya disfrutado y disfrute todavia de una
popularidad poco menos que orgasmatica en algunos circulos intelectuales que se autocalifican de
progresistas y sin que la enciclopédica pobreza de informacién de sus muchos devotos tenga en
cuenta para nada que los mas flexibles y alertas entre los criticos anticoloniales y antineocoloniales
de la primera hora se expresaban ya en ese lenguaje pero con una mayor (y mejor) conciencia de sus
posibilidades y limitaciones” (2001, pp.97- 98). Al respecto, aunque se reconoce que pocos tedricos
marxistas occidentales se habian ocupado de la cuestion colonial- poscolonial, en los analisis
estético- literarios, a excepcion de, por ejemplo, Jean Paul Sartre, si fueron observados
recurrentemente por Aimé Cesaire, Frantz Fanon y Roberto Fernandez Retamar.

Asi, los autores postcoloniales —iniciando la corriente en Said- reconocen sus deudas con una enorme
cantidad de escritores anteriores, no solamente europeos anticolonialistas, como serian los casos de
Sartre sobre la cuestién colonial y, en general, tercermundista, la narrativa y el cine de Pier Paolo
Pasolini, profundamente comprometido con la marginalidad étnico-cultural y el cruce de culturas,
sino también con tedricos que retroactivamente pueden ser llamados propiamente (anti) poscoloniales
como son Frantz Fanon o Aimé Cesaire, Leopold Senghor, Panikkar, Anwar Abdel Malik, A.L. Tibawi,
Abdullah Laroui, Talal Asad, S.H. Alatas, Romila Thapar, si nos circunscribirnos al siglo XX porque,
también, se podria citar a Ibn Khaldun, que concibe ya una suerte de historia poscolonial del
restringido sistema-mundo de su época.

Y la lista podria seguirse actualizando con el ‘Che’ Guevara o los inicios del cine del Tercer Mundo, el
que podria marcarse como punto de inflexién con peliculas como la argentina La hora de los hornos

http://2016.1afuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 6de8



Silva, V.. Poscolonialismo, critica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

(1968) de ‘Pino’ Solanas y Octavio Getino. El reportaje documental de Solanas y Getino, se realiz6
entre 1966 y 1968, “sus ideas, datos y propuestas corresponden a un periodo marcado por el
autoritarismo, la violencia institucionalizada y la proscripcion de los partidos politicos”, escribian los
autores en su reestreno en marzo de 1989. “Desde entonces han pasado mds de 20 afios. Las
circunstancias que motivaron la pelicula han cambiado, pero muchos problemas que denuncidbamos
en ella contintian o se han agravado”.

El reportaje- documental, en blanco y negro, en sus primeros minutos, cruza imagenes de violencia,
como los enfrentamientos entre estudiantes universitarios y la policia y las violentas detenciones que
llevaban a cabo los sistemas represivos del Estado, con carteles en letras grandes que citaban frases-
esléganes de la izquierda anticolonialista de los afios sesenta. Entre ellos puede leerse: “La patria
grande. América Latina. La gran nacién inacabada”. O breves textos de referentes para el
anticolonialismo como Aimé Cesaire: “mi apellido: Ofendido. Mi nombre: Humillado. Mi estado civil:
la Rebeldia”, o Frantz Fanon: “el hombre colonizado se libera en y por la violencia”. Este ultimo es
otro de los autores que mas se han leido entre los anti(neo)coloniales y los poscoloniales.

Los condenados de la tierra, publicado en 1961, y prologado por Jean Paul Sartre, se convirti6 en un libro
de referencia. Como escribe Gérard Chaliand, en un epilogo que se agregd en la edicién de 1991:
“Durante unos 15 afios, de manera directa o indirecta, la influencia de Fanon se dej6 sentir en Europa
occidental, en los Estados Unidos —sobre todo entre los negros y en particular entre los Black
Panthers-, en la América Latina, en Africa y en el Cercano Oriente” (Chaliand, 2001, p.293).

Por lo tanto, una arqueologia de la imagen que transite entre continentes y zonas geograficas del
mundo colonial, postcolonial y de-colonial, permitiria extender las teorias criticas (para algunos/as
de lo latinoamericano) a espacios que transformen las localizaciones en transitos de la diferencia. El
diferendo es, en ese sentido, lo que no tiene solucién ni sintesis, sino la deconstruccién, el
desmontaje (mas que montaje) de lo que subterraneamente moviliza el territorio de lo previsible
(capitalistico). En La hora de los hornos son los fuegos de la noche los que desafian la iluminacion de la
represion. Pasolini se referia a las luciérnagas (Didi-Huberman, 2012), es decir, a esas pequefias luces
que nos guian por la oscuridad de la noche. Las teorias criticas de la imagen, hoy, son esas
luciérnagas que retornan, es la iluminacién profana que reclamaba Walter Benjamin, o, en otra
inflexién, las memorias de las culturas (en el sentido de Aby Warburg) que cuestionan el
ocularcentrismo occidental.

“La luz es siempre igual a otra luz.

Después varid: de luz se convirtié en alba incierta

(...) y nueva luz tuvo la esperanza” (Pasolini).
REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
BENJAMIN, Walter. (1973) “La obra de arte en la época de su reproductibilidad
técnica” en Discursos interrumpidos I, Madrid: Taurus.

CASTRO GOMEZ, Santiago. (1998) Teorias sin disciplina (latinoamericanismo, poscolonialidad y
globalizacién en debate), México: Miguel Angel Porria.

CHALIAND, Gérard. (2001) “Epilogo. Frantz Fanon resiste la prueba del tiempo” en Los condenados de
la tierra, México: Fondo de Cultura Econémica.

DERRIDA, Jacques. (1971) De la gramatologia, Buenos Aires, siglo XXI.
DIDI-HUBERMAN, Georges. (2012) Supervivencia de las luciérnagas, Madrid, Abada.
FANON, Frantz. (2001) Los condenados de la tierra, México: Fondo de Cultura Econdmica.

GUHA, Rangjit. (1988) Preface, en: Guha, Ranajit / Spivak, Gayatri (eds.). Selected Subalternal Studies,
New York: Oxford University Press.

http://2016.1afuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 7de 8



Silva, V.. Poscolonialismo, critica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

GRUNER, Eduardo. (2002) El fin de las pequefias historias. De los estudios culturales al retorno (imposible) de
lo trdgico, Buenos Aires: Paidds.

Rama, Angel. (2004) La ciudad letrada, Santiago, Tajamar Editores.

Richard, Nelly. (2015) Poéticas de la disidencia: Paz Errdzuriz y Lotty Rosenfeld. Barcelona: Poligrafa.
Said, Edward. (2003) Orientalismo. Barcelona: Debolsillo.

Said, Edward. (2006) Cultura e imperialismo. Barcelona: Anagrama.

Silva Echeto, Victor. (2007) “Poscolonialismo, internet y television” en Portal de la comunicacion,
Barcelona, ICOM, http://www.portalcomunicacion.com/uploads/pdf/31 esp.pdf

Silva Echeto, Victor. (2014) Caos y catdstrofe. Un debate sobre las teorias criticas entre América Latina y
Europa. Barcelona: Gedisa.

Silva Echeto, Victor y Browne Sartori, Rodrigo (2007) Antropofagias. Las indisciplinas de la comunicacion.
Madrid: Biblioteca Nueva.

Como citar: Silva, V. (2016). Poscolonialismo, critica y subalternidad, laFuga, 18. [Fecha de consulta: 2026-01-28] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792

http://2016.1afuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 8de8


http://www.portalcomunicacion.com/uploads/pdf/31_esp.pdf

	Poscolonialismo, crítica y subalternidad
	Las imágenes intersticiales de la periferia


