
Silva, V.. Poscolonialismo, crítica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 1 de 8

Poscolonialismo, crítica y subalternidad

Las imágenes intersticiales de la periferia

Por Víctor Silva Echeto

Tags | Cine clásico | Cine político | Grupo subalternos | Poscolonialidad | Representaciones sociales |
Estudio cultural | Sociología

Doctor en Estudios Culturales: Literatura y Comunicación (Universidad de Sevilla), Máster en Comunicación Audiovisual (Universidad

Internacional de Andalucía), Licenciado en Ciencias de la Comunicación (Universidad de la República-Uruguay). Sus líneas de

investigación son los cruces entre los estudios visuales, la arqueología de la imagen, el postestructuralismo y la crítica política y

cultural entre Europa y América Latina. Sus últimos libros publicados son: Caos y Catástrofe. Un debate en las teorías críticas entre

América Latina y Europa (Gedisa, 2014), Los desajustes de la comunicación. Entre los medios, la desclasificación y la cultura visual

(Santiago de Chile, Cuarto Propio, 2015) y El conflicto de las identidades. Comunicación e imágenes de la interculturalidad (ICOM, 2013).

En coautoría con Rodrigo Browne sus últimos libros son: El campo en disputa. Discontinuidades, postautonomías e indisciplinas de la

comunicación y la cultura (Santiago de Chile, RIL, 2014) y Antropofagias. Las indisciplinas de la comunicación (Biblioteca Nueva, 2007).

“Lo periférico- intersticial se rebela frente a la conversión uniforme de los signos de poder y saber a la
dominante metropolitana de traslación hegemónica del valor cultural. Las teorías críticas de lo
latinoamericano –en diálogo con lo decolonial y lo postcolonial- refuerzan la potencialidad rebelde del
in situ (localidades, contextos, ubicaciones, entornos, regiones, vecindarios) para exaltar los significados
antagónicos de los textos de la cultura desde los conflictos de traducción que perturban el esquema de
una transferencia ordenada de los modelos a seguir entre origen y destino, originalidad y copia,
autoridad y reproducción”.

Nelly Richard

Introducción

El poscolonialismo surgió en las universidades de Estados Unidos, básicamente, incentivado por
intelectuales indios, palestinos, argelinos, es decir, que provenían de lugares que habían sufrido una
extensa y cruda colonización por parte de países imperialistas europeos.

Uno de los textos claves e iniciales es Orientalismo de Edward Said, publicado en 1978. Sus principales
temáticas estaban (y están) referidas a la emancipación de la otredad, el papel liberador de la
subalternidad, la hibridación de las culturas –como proceso irreversible-, la adjetivación cultural más
que su sustantivación como cultura. Posteriormente, el poscolonialismo se trasladó por el mapa
cultural de las Américas, consolidándose como área(s) (en plural) de estudio(s), en diversas zonas de
América Latina. Se ha desarrollado en la literatura, la sociología, las humanidades, y en la actualidad
en los estudios de la cultura visual y en la teoría crítica de la imagen. No obstante, hay que
contextualizar –no hay texto sin contexto- ese trayecto que se produce entre las periferias y que
desemboca en las teorías críticas que, en Latinoamérica, el capitalismo intenta cerrar y alivianarlas
del significante izquierdas, frente al signo de la crítica. Procesos como la presidencia de Evo Morales
en Bolivia o la de Rafael Correa en Ecuador, no sin problemas, son puntos de inflexión en la relación
entre subalternidad y crítica de izquierdas. Por otro lado, el incremento de la migración
latinoamericana en España, instala el conflicto de lo racial sobre el que el Estado reacciona con
nuevos racismos semióticos (leyes, estados de excepción) y represiones físicas. La teoría crítica de la
imagen, entonces, se formula preguntas que requieren de análisis semióticos, políticos y
arqueológicos. Este texto es la continuación de otros que se han ido acercando a estos temas (Silva
Echeto y Browne, 2007; Silva Echeto, 2007 y 2014).



Silva, V.. Poscolonialismo, crítica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 2 de 8

Inicios del poscolonialismo

Los estudios postcoloniales emergen en las universidades de Estados Unidos, fundamentalmente,
incentivados por intelectuales, profesores y teóricos indios, palestinos y argelinos. Su principal
característica era que venían de espacios geográficos que habían sido colonizados por parte de
diversos imperios europeos (Inglaterra y Francia, básicamente), y encuentran en esas universidades
los lugares para no sólo ejercer su práctica docente y de investigación, sino también, para reivindicar
su condición de otro. Este es el segundo aspecto que hay que tener en cuenta, porque a diferencia de
las Américas que podía (y puede) considerarse la extensión occidental, Oriente era (y en algunas zonas
es) la otredad occidental. En el caso de las Américas, se considera la extensión del proyecto occidental,
más que su otredad, por procesos políticos- económico- culturales. Entre los que se podrían citar: la
imposición de la religión –el cristianismo-, la instauración de radicales procesos de urbanización, la
consolidación, desarrollo y extensión de las universidades, la implantación del sistema capitalista.

Con referencia a los radicales procesos de urbanización que los europeos y los criollos instauraron en
las Américas, Ángel Rama (2004) en las páginas iniciales de La ciudad letrada escribe:

“Desde la remodelación de Tenochtitlan, luego de su destrucción por Hernán Cortés en 1521, hasta la
inauguración en 1960 del más fabuloso sueño de urbe de que han sido capaces los americanos, la
Brasilia de Lucio Costa y Oscar Niemeyer, la ciudad latinoamericana ha venido siendo básicamente un
parto de inteligencia, pues quedó inscripta en un ciclo de la cultura universal en que la ciudad pasó a
ser el sueño de un orden y encontró en las tierras del Nuevo Continente el único sitio propicio para
encarnar” (p.35.).

Occidente era una zona del mundo, además, donde la metafísica se consolidaba desde el pensamiento
binario: al estilo identidad/ alteridad. Es por ello que existía esa necesidad de producir a la otredad,
desde el relato literario, historiográfico y antropológico.

Una de las bases teórico- políticas que asumen los teórico postcoloniales es el manifiesto publicado
por el Grupo de Estudios Subalternos. Esta es una organización interdisciplinaria de intelectuales
sudasiáticos dirigida por Ranajit Guha. En ese texto se plantea “desplazar los presupuestos
descriptivos y causales utilizados por los modelos dominantes de la historiografía marxista y
nacionalista para representar la historia colonial sudasiática” (Guha, 1988, pp.37- 43).

En su libro de 1983 Elementary Aspects of Peasant Insurgency, Guha critica la parcialidad de los
historiadores que, en su registro de los hechos, privilegian aquellos movimientos insurgentes que
disponen de agendas escritas y programas políticos teóricamente elaborados. Tal insistencia en la
escritura, anota Guha, delata el prejuicio de las élites nacionales y extranjeras que construyeron la
historiografía sudasiática. En definitiva, aquí Guha se acerca a la crítica, ya planteada en los años
sesenta y setenta por Jacques Derrida a la escritura occidental como escritura etnocéntrica. En las
primeras páginas de De la Gramatología, Jacques Derrida, llama la atención sobre “el etnocentrismo
que tuvo que dominar siempre y en todas partes, al concepto de escritura (…) lo que denominaremos
el logocentrismo: metafísica de la escritura fonética (por ejemplo del alfabeto) que no ha sido
fundamentalmente, otra cosa que –por razones enigmáticas, pero esenciales e inaccesibles para un
simple relativismo histórico- el etnocentrismo más original y poderoso” (1971, p.7). Estas ideas
planteadas por Jacques Derrida están relacionadas con las posturas postcoloniales, quizás –valga la
ironía- el nacimiento del filósofo en Argelia se relacione con esa toma de posición postcolonial
y postmetafísica.

La lectura, ‘en reversa’ (o ‘against the grain’, en el idioma de la deconstrucción utilizado 
frecuentemente por el grupo) de esta historiografía para recobrar la especificidad cultural y política 
de las insurrecciones campesinas tiene, para Guha, dos componentes: “identificar la lógica de las 
distorsiones en la representación del subalterno por parte de la cultura oficial o elitista, y desvelar la 
propia semiótica social de las prácticas culturales y las estrategias de las insurrecciones campesinas” 
(Guha 1988, pp. 45-84). La opinión de Guha es que “el subalterno, que por definición no está 
registrado ni es registrable como sujeto histórico capaz de acción hegemónica (visto, claro, a través 
del prisma de los administradores coloniales o de las élites criollas educadas), emerge en dicotomías 
estructurales inesperadas; en las fisuras que dejan las formas hegemónicas y jerárquicas y, por tanto, 
en la constitución de los héroes del drama nacional, en la escritura, la literatura, la educación, las



Silva, V.. Poscolonialismo, crítica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 3 de 8

instituciones y la administración de la autoridad y la ley”. Así, “el subalterno no es pasivo, a pesar de
la tendencia que muestran los paradigmas tradicionales de verlo como un sujeto ‘ausente’ que puede
ser movilizado únicamente desde arriba”. El subalterno también actúa para producir efectos sociales
que son visibles - aunque no siempre predecibles y entendibles - para estos paradigmas o para las
políticas estatales y los proyectos investigativos legitimados por ellos. Es el reconocimiento de este
papel activo del subalterno, el modo en que altera, curva y modifica nuestras estrategias de
aprendizaje, investigación y entendimiento, lo que inspira la sospecha frente a tales paradigmas
disciplinarios e historiográficos. Paradigmas que se encuentran ligados a proyectos de orden nacional,
regional o internacional manejados por élites que, en su despertar, administraron o controlaron las
subjetividades sociales, buscando filtrar las hegemonías culturales a lo largo de todo el espectro
político: desde las élites mismas hasta las epistemologías y los discursos de los movimientos
revolucionarios, ejerciendo su poder en nombre del ‘pueblo’.

La orientación poscolonial: arqueología de la imagen

La segunda fuente inspiradora de los teóricos poscoloniales es el texto de Edward Said Orientalismo,
publicado en 1978, y donde el teórico palestino realiza un minucioso análisis sobre las ‘formas’ en
que escritores, científicos, artistas, periodistas y políticos occidentales representan (y han
representado) a Oriente.

En un balance de ese texto realizado por Said y publicado como epílogo en 1995, escribe que “la
creación de una identidad (ya sea la de Oriente u Occidente, la de Francia o Gran Bretaña, si bien es
claramente un depósito de distintas experiencias colectivas, es, en última instancia, una creación),
implica establecer antagonistas y ‘otros’ cuya realidad esté siempre sujeta a una interpretación y a
una reinterpretación permanentes de sus diferencias con ‘nosotros’” (Said, 2003, p.436). En ese
contexto, “toda época y toda sociedad recrea sus ‘otros’”. Pero esas relaciones entre identidades y
alteridades no son estáticas, sino un elaborado proceso histórico, social, intelectual, político y
económico. En definitiva, “la creación de una identidad depende de la disposición de poder o de la
indefensión de cada sociedad y, por tanto, es algo más que un simple pasatiempo propio de eruditos”
(Said, 2003, p.437).

En el texto, también, critica a los fundamentalistas musulmanes, ya que su error epistemológico es
considerar que los “principios fundamentales” son categorías no históricas, no sujetas y libres de la
opinión de los “verdaderos” creyentes, quienes deberían (se supone) aceptarlos “ciegamente” (Said,
2003). Sin embargo, el libro de Said, desde que se publicó a fines de los años setenta, recibió
opiniones encontradas: estuvieron, por un lado, los que plantearon que era una crítica antioccidental,
mientras que, por otro lado, se encontraban los que opinaban que las virtudes del libro estaba en que
señalaba “los maliciosos peligros de los orientalistas y que, en cierto modo, valoraba las auténticas
raíces del islam”. Es decir, el libro no fue recibido en forma indiferente, sino que generó ásperos
debates, tomas de posición, lecturas cruzadas, interpretaciones antioccidentales, pero, también,
antiorientales: “Orientalismo se lee erróneamente como una obra sospechosamente antioccidental y,
por un acto de apoyo retrospectivo injustificado e incluso premeditado, ese tipo de lectura (como
todas las basadas en una oposición binaria supuestamente estable) contribuye a crear la imagen de un
islam inocente y agraviado” (Said, 2003. p.439).

Todo ello matizado con hechos como la amenaza de muerte que recibió Salman Rhusdie, por parte del 
gobierno iraní, por la publicación de Los versos satánicos; la radicalización del conflicto en extremo 
oriente; las dos guerras de Irak y la de Afganistán y el incremento de la violencia en extremo oriente 
propiciada –en más de una ocasión- por la postura de los imperios occidentales (la red imperial 
liderada por Estados Unidos) sobre esa zona del mundo. Si a esto le sumamos, en este último tiempo, 
los atentados en países europeos y la creación del Estado Islámico, la situación se torna más compleja 
y no siempre explicable adecuadamente por los medios. Por ello, la arqueología nos permite intentar 
realizarnos preguntas más complejas frente a hechos que complican su explicación. En esa 
arqueología, la lectura de los textos de Said, son claves. Cuando hablamos de arqueología de la 
imagen, hacemos referencia al contexto, la diferencia colonial y de-colonial, las traducciones, es 
decir, la crítica al sistema mundo que intenta transformar esa diferencia en equivalencias 
consensuadas. “Estos conflictos de traducción artística y cultural develan la pugna entre, por un lado, 
las apropiaciones globalizantes de lo local que intentan generalizar las leyes del sistema-mundo 
aplicándolas por igual a todas las regiones (subsumiendo la respectiva particularidad de cada contexto



Silva, V.. Poscolonialismo, crítica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 4 de 8

de experiencia bajo el dominio –omniabarcador- de un mismo sistema de referencia) y, por otro, las
contra-apropiaciones situadas de prácticas y discursos cuyas ‘políticas de ubicación’ (Stuart Hall)
rescatan lo micro-diferenciado de las localidades alternas que desvían el funcionamiento de la
máquina de captura metropolitana” (Richard, 2015, p.32).

En palabras de Said: “no había forma alguna que yo supiera un año antes de que se publicara el libro
que en Irán iba a producirse una revolución islámica de enorme alcance”, ni que la batalla entre
israelíes y palestinos seguiría causes tan despiadados y duraderos, “desde la invasión del Líbano en
1982 hasta el inicio de la Intifada a finales del año 1987”. Finalizada la guerra fría no se modificó ni
mucho menos se puso fin al conflicto “aparentemente interminable existente entre Oriente y
Occidente”, representados de una parte por los árabes y de otra por el Occidente cristiano. Ya entrada
la década del ochenta del siglo XX, “se produjeron confrontaciones no menos agudas como
consecuencia de la invasión soviética de Afganistán”; el reto al status quo provocado por grupos
islámicos en países tan diferentes como Argelia, Jordania, Líbano, Egipto y los territorios ocupados, y
las diversas respuestas de Estados Unidos y Europa; “la creación de brigadas islámicas para luchar
contra los rusos desde las bases situadas en Pakistán (…) el permanente apoyo occidental a Israel; y la
aparición del término ‘islam’ como un tema periodístico y académico alarmista no siempre preciso y
bien informado” (Said, 2003, p.440).

Es más, en la actualidad grupos como Estado Islámico (en árabe: ةيمالسإلا ةلودلا,
al-Dawla al-Islāmīya) y Boko Haram (داهجلاو ةوعدلل ةنسلا لهأ ةعامج‎, Jamā’at Ahl
as-Sunnah lid-Da’wah wa’l-Jihād), han desafiado a un Occidente que propició su creación en algunos
de los conflictos de finales del siglo XX y principios del XXI. Hasta desde el punto de vista visual, las
imágenes que circulan en las redes: secuestros, decapitaciones y violaciones, son simuladas (en el
sentido de la hiperrealidad baudrilliana) en producciones visuales altamente elaboradas. Es decir, no
se improvisa en las imágenes generadas sino que utilizan las técnicas mediáticas similares a las
propiciadas por las producciones visuales occidentales, y que ya tuvieron sus puntos de inflexión, por
ejemplo, en el cine de Leni Riefenstahl (todavía causa estupor ver en Olympia a los deportistas
saludando brazo en alto a la cúpula del nazismo y a Hitler en primer plano).

Este último aspecto hay que destacarlo: la extensión de las tecnologías de la información y de la
comunicación en un mundo glocalizado (lo global es inseparable de lo local) y el desarrollo ilimitado de
la imagen sin referencialidad externa, produjo imágenes neoorientalistas de violencia, no siempre bien
contextualizadas y, por tanto, adecuadamente informadas. En esas imágenes, proliferaron las
‘escuelas’ formadoras de terroristas. De ahí que las madrazas y los talibanes, generaron una sinonimia
entre formación en temas islámicos y violencia desatada sin fundamento (la extensión del término:
terrorismo). Es más, ya se han pronunciado algunos líderes occidentales, tertulianos o periodistas, en
la diferencia entre la metafísica de Al Qaeda (una guerra por el más allá) y la perspectiva ‘política’ del
Estado Islámico (es decir, la conformación de un Estado que responda a ciertos preceptos de algunas
de las formaciones islámicas, una guerra por el más acá).

Volviendo, entonces, a la arqueología, ¿cuál era, en definitiva, la principal tesis de Orientalismo? La 
objeción de Said a lo que ha denominado orientalismo no reside en que sea solo el estudio de los 
idiomas, las sociedades y los pueblos del antiguo Oriente, sino que, como sistemas de pensamiento, 
se acerque a una realidad humana heterogénea, dinámica y compleja desde una postura esencialista y 
no crítica, lo que sugiere, en definitiva, “la existencia de una realidad oriental perdurable y de una 
esencia occidental opuesta, pero no menos perdurable que observe Oriente desde lejos y, ¡por qué no 
decirlo!, desde arriba”. Esta falsa toma de posición “oculta el cambio histórico”. Y, más importante, 
aún, desde el punto de vista del teórico, “oculta los intereses del orientalista que, pese a las sutiles 
tentativas de trazar distinciones entre el orientalismo como inocente esfuerzo académico y el 
orientalismo como cómplice de un imperialismo, nunca puede desligarse unilateralmente del 
contexto imperialista general que comienza su moderna fase global con la invasión de Egipto por 
Napoleón en el año 1789” (Said, 2003. p.438). Es así como el libro en más de 300 páginas describe 
cómo han sido representado oriente por parte de escritores, científicos, políticos, periodistas, 
economistas, viajeros occidentales, tomando como punto de partida una célebre y polémica frase de 
Carlos Marx: “No pueden representarse, sino que tienen que ser representados”. Así, lo etnocéntrico 
se cruza con lo exótico y la desinformación con el deslumbramiento, porque “el discurso del 
orientalismo, su coherencia interna y sus rigurosos procedimientos se diseñaron para lectores y 
consumidores del Occidente metropolitano” (Said, 2003, p.441). Escritores que el propio Said



Silva, V.. Poscolonialismo, crítica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 5 de 8

admiraba como estudioso de la literatura, como Edward Lane y Gustavo Flaubert, “ambos fascinados
por Egipto”, se cruzan en el texto con “arrogantes administradores coloniales como lord Cromer,
intelectuales brillantes como Ernest Renan, y aristócratas como Arthur Balfour, todos los cuales se
mostraron condescendientes y no gustaron de los orientales que o bien gobernaban o bien
estudiaban” (Said, 2003, p.441).

El texto, en definitiva, abrió las puertas a los posteriores estudios sobre la multi e interculturalidad, a
la comunicación intercultural, a las llamadas ‘culturas híbridas’, sincréticas o criollas (según el autor
y la perspectiva que se elija), y, fundamentalmente, a los estudios postcoloniales, subalternos y
decoloniales que tomaron como base este estudio inicial de Said –que seguiría luego con Cultura e
imperialismo (2001)- y plantearon una lectura que ponía en cuestionamiento el trazado del mapa
realizado desde Occidente sobre sus otredades. El proyecto crítico iniciado por Edward Said es
continuado en India –como veíamos en el primer apartado, otra de las vías por las que se inician los
estudios postcoloniales- por Guha, y, posteriormente, por otros autores postcoloniales- indios en
Estados Unidos, como son los casos de Homi K. Bhabha y Gayatri Spivak.

El orientalismo, como área del poscolonialismo, en el contexto de la teoría crítica de la imagen, prestó,
inicialmente, especial atención a las representaciones cinematográficas que sobre Oriente se
generaban en Occidente. Las imágenes iban desde el exotismo sobre las posibles virtudes sexuales de
los árabes, pasando por la violencia sin límites que practicaban, hasta su deshonestidad que los hace
sujetos peligrosos e inconfiables. Algunos de los papeles que los árabes desempeñan en el cine eran:
comerciante de esclavos, camellero, traficante, canalla subido de tono, entre otras etnocéntricas
posibilidades (Silva y Browne, 2007). Hasta llegar a las hazañas del coronel británico T.E. Lawrence, como
indica Said: (…) “a finales del siglo XIX y principios del XX, podríamos añadir en la lista a (…) T.E. Lawrence
(…), escritores todos que contribuyeron a configurar de una manera más marcada el ‘gran misterio asiático’ de
Disraeli” (Said, 1995, p.143), durante la rebelión árabe entre 1916 y 1918, que en base a sus escritos adaptó
David Lean en la película Lawrence de Arabia, rodada en 1962.

En un momento de la película pueden escucharse las siguientes respuestas que Lawrence le brinda a
un periodista que los acompañaba en la guerra, ante la pregunta del reportero: “¿qué es lo que gente
espera de esta guerra?”:

Lawrence – Sólo obtener su libertad.

Periodista – ¿Libertad? En el mundo nace un iluso por minuto.

Lawrence – Su libertad se la voy a dar yo. ¿Segunda pregunta?

Periodista - ¿Qué es comandante Lawrence lo que tanto le atrae del desierto?

Lawrence – Está limpio.

Como explica Edward Said (1995, p.305), “ya que el hombre blanco, como el orientalista, vivía muy
cerca de la línea de tensión que contenía a los hombres de color, sentía que su deber era definir y
redefinir el dominio que examinaba”, como en el caso de T.E. Lawrence. “Lo que seducía la
imaginación de Lawrence era la claridad del árabe, como una imagen o como una supuesta filosofía (o
actitud) ante la vida: en ambos casos Lawrence se vincula al árabe desde la perspectiva purificadora
de alguien que no es árabe, de alguien para quien esa simplicidad ingenua y primitiva que posee el
árabe es algo definido por el observador que en este caso es el hombre blanco” (Said, 1995, p.307).

Pero, como indicaba Derrida (1997), también en la blancura y la limpieza, está el exterminio, como
ocurrió en las cámaras de gas nazis, donde la muerte es por efecto de la representación, el intento del
asesinato sin huella. Y, Occidente, en efecto, concibe a la representación en su base de poder política,
económica y semiótica, como un acontecimiento sin referencialidad.

Anticolonialismo y poscolonialismo.

El poscolonialismo no puede analizarse aisladamente de toda una tradición anticolonial (como 
postura del llamado ‘tercer mundo’) que tuvo sus inicios en los años sesenta. No obstante algunos 
teóricos y algunas teóricas, en más de una ocasión han intentado –ya en los noventa- alejarse de esa



Silva, V.. Poscolonialismo, crítica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 6 de 8

postura, una situación que ha radicalizado el debate.

Uno de los teóricos que pretenden marcar las diferencias entre ambas tendencias es Santiago Castro
Gómez, quien plantea que “las narrativas anticolonialistas jamás se interrogaron por el status
epistemológico de su propio discurso”. La “dependencia económica, la destrucción de la identidad
cultural, el empobrecimiento creciente de la mayoría de la población, la discriminación de las
minorías, todos estos fenómenos eran considerados como ‘desviaciones’ de la modernidad que
podrían ser corregidas a través de la revolución y la toma del poder por parte de los sectores
populares”. Esos grupos —y ya no la burguesía— serían el verdadero “‘sujeto de la historia’, los
encargados de llevar adelante el proyecto de ‘humanización de la humanidad’ y hacerlo realidad en
las naciones colonizadas” (1998, p.8).

No obstante, hay investigadores e investigadoras latinoamericanos (como son los casos de Eduardo
Grüner o de Grínor Rojo, Alicia Salomone y Claudia Zapata), quienes han sido fuertemente críticos con
las posturas poscoloniales. Para Eduardo Grüner (2002, p.176), “no hay duda de que la crítica
poscolonial constituye un muy inteligente y útil conjunto de prácticas de lectura, fundamentalmente
preocupada por el análisis de las formas culturales que ‘reflejan’, mediatizan o incluso desafían a las
múltiples relaciones de subordinación y dominación (también las económicas políticas y sociales)
entre regiones o naciones del capitalismo mundial, tanto como en el interior de esas naciones y
regiones, o entre razas, etnias y culturas, o incluso entre subjetividades colectivas diferenciales:
formas de dominación, todas ellas, que típicamente echan raíces en la historia del colonialismo
europeo moderno y que continúan operando en la actual era de neo/poscolonialismo y globalización”
(Grüner, 2002, p.176). En esa medida, “la dimensión intrínsecamente política y crítica de semejante
lectura es consustancial a la teoría poscolonial (aunque ya no lo es a la versión hegemónica de los
estudios culturales)”. No obstante, los efectos de esa lectura están atravesados por una importante
ambivalencia: “aquella carencia de un soporte más firme en la teoría (histórica, económica social,
política) del sistema-mundo corre el constante peligro” de un deslizamiento “hacia la
transformación de lo colonial o lo poscolonial en un concepto abstracto y cuasi metafísico”. Esto tiene
el curioso efecto, además –basado en la tendencia ‘post’ a pensar el texto como una suerte de
superficie discursiva que se conjuga en puro ‘presente’- de deshistorizar la propia teoría poscolonial,
“como si ella no tuviera precedentes teóricos a los cuales remitirse, aunque fuera para
confrontarlos”. Y eso evidencia, hasta cierto punto, críticas a veces exageradamente acerbas como las
de Aijaz Ahmad, cuando menciona sarcásticamente que los poscoloniales parecen creer que la crítica
del colonialismo empezó a mediados de la década de 1970, cuando se publicó Orientalismo de Edward
Said (Grüner, 2002, p.176).

Grínor Rojo, Alicia Salomone y Claudia Zapata, por su parte, son más duros con sus críticas: “de ahí
que la política de la reivindicación de la ‘diferencia’ haya disfrutado y disfrute todavía de una
popularidad poco menos que orgasmática en algunos círculos intelectuales que se autocalifican de
progresistas y sin que la enciclopédica pobreza de información de sus muchos devotos tenga en
cuenta para nada que los más flexibles y alertas entre los críticos anticoloniales y antineocoloniales
de la primera hora se expresaban ya en ese lenguaje pero con una mayor (y mejor) conciencia de sus
posibilidades y limitaciones” (2001, pp.97- 98). Al respecto, aunque se reconoce que pocos teóricos
marxistas occidentales se habían ocupado de la cuestión colonial- poscolonial, en los análisis
estético- literarios, a excepción de, por ejemplo, Jean Paul Sartre, sí fueron observados
recurrentemente por Aimé Cesaire, Frantz Fanon y Roberto Fernández Retamar.

Así, los autores postcoloniales –iniciando la corriente en Said- reconocen sus deudas con una enorme
cantidad de escritores anteriores, no solamente europeos anticolonialistas, como serían los casos de
Sartre sobre la cuestión colonial y, en general, tercermundista, la narrativa y el cine de Pier Paolo
Pasolini, profundamente comprometido con la marginalidad étnico-cultural y el cruce de culturas,
sino también con teóricos que retroactivamente pueden ser llamados propiamente (anti) poscoloniales
como son Frantz Fanon o Aimé Cesaire, Leopold Senghor, Panikkar, Anwar Abdel Malik, A.L. Tibawi,
Abdullah Laroui, Talal Asad, S.H. Alatas, Romila Thapar, si nos circunscribirnos al siglo XX porque,
también, se podría citar a Ibn Khaldun, que concibe ya una suerte de historia poscolonial del
restringido sistema-mundo de su época.

Y la lista podría seguirse actualizando con el ‘Che’ Guevara o los inicios del cine del Tercer Mundo, el 
que podría marcarse como punto de inflexión con películas como la argentina La hora de los hornos



Silva, V.. Poscolonialismo, crítica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 7 de 8

(1968) de ‘Pino’ Solanas y Octavio Getino. El reportaje documental de Solanas y Getino, se realizó
entre 1966 y 1968, “sus ideas, datos y propuestas corresponden a un período marcado por el
autoritarismo, la violencia institucionalizada y la proscripción de los partidos políticos”, escribían los
autores en su reestreno en marzo de 1989. “Desde entonces han pasado más de 20 años. Las
circunstancias que motivaron la película han cambiado, pero muchos problemas que denunciábamos
en ella continúan o se han agravado”.

El reportaje- documental, en blanco y negro, en sus primeros minutos, cruza imágenes de violencia,
como los enfrentamientos entre estudiantes universitarios y la policía y las violentas detenciones que
llevaban a cabo los sistemas represivos del Estado, con carteles en letras grandes que citaban frases-
eslóganes de la izquierda anticolonialista de los años sesenta. Entre ellos puede leerse: “La patria
grande. América Latina. La gran nación inacabada”. O breves textos de referentes para el
anticolonialismo como Aimé Cesaire: “mi apellido: Ofendido. Mi nombre: Humillado. Mi estado civil:
la Rebeldía”, o Frantz Fanon: “el hombre colonizado se libera en y por la violencia”. Este último es
otro de los autores que más se han leído entre los anti(neo)coloniales y los poscoloniales.

Los condenados de la tierra, publicado en 1961, y prologado por Jean Paul Sartre, se convirtió en un libro
de referencia. Como escribe Gérard Chaliand, en un epílogo que se agregó en la edición de 1991:
“Durante unos 15 años, de manera directa o indirecta, la influencia de Fanon se dejó sentir en Europa
occidental, en los Estados Unidos –sobre todo entre los negros y en particular entre los Black
Panthers-, en la América Latina, en África y en el Cercano Oriente” (Chaliand, 2001, p.293).

Por lo tanto, una arqueología de la imagen que transite entre continentes y zonas geográficas del
mundo colonial, postcolonial y de-colonial, permitiría extender las teorías críticas (para algunos/as
de lo latinoamericano) a espacios que transformen las localizaciones en tránsitos de la diferencia. El
diferendo es, en ese sentido, lo que no tiene solución ni síntesis, sino la deconstrucción, el
desmontaje (más que montaje) de lo que subterráneamente moviliza el territorio de lo previsible
(capitalístico). En La hora de los hornos son los fuegos de la noche los que desafían la iluminación de la
represión. Pasolini se refería a las luciérnagas (Didi-Huberman, 2012), es decir, a esas pequeñas luces
que nos guían por la oscuridad de la noche. Las teorías críticas de la imagen, hoy, son esas
luciérnagas que retornan, es la iluminación profana que reclamaba Walter Benjamin, o, en otra
inflexión, las memorias de las culturas (en el sentido de Aby Warburg) que cuestionan el
ocularcentrismo occidental.

“La luz es siempre igual a otra luz.

Después varió: de luz se convirtió en alba incierta

(…) y nueva luz tuvo la esperanza” (Pasolini).

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BENJAMIN, Walter. (1973) “La obra de arte en la época de su reproductibilidad

técnica” en Discursos interrumpidos I, Madrid: Taurus.

CASTRO GÓMEZ, Santiago. (1998) Teorías sin disciplina (latinoamericanismo, poscolonialidad y
globalización en debate), México: Miguel Ángel Porrúa.

CHALIAND, Gérard. (2001) “Epílogo. Frantz Fanon resiste la prueba del tiempo” en Los condenados de
la tierra, México: Fondo de Cultura Económica.

DERRIDA, Jacques. (1971) De la gramatología, Buenos Aires, siglo XXI.

DIDI-HUBERMAN, Georges. (2012) Supervivencia de las luciérnagas, Madrid, Abada.

FANON, Frantz. (2001) Los condenados de la tierra, México: Fondo de Cultura Económica.

GUHA, Ranajit. (1988) Preface, en: Guha, Ranajit / Spivak, Gayatri (eds.). Selected Subalternal Studies,
New York: Oxford University Press.



Silva, V.. Poscolonialismo, crítica y subalternidad. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792 8 de 8

GRÜNER, Eduardo. (2002) El fin de las pequeñas historias. De los estudios culturales al retorno (imposible) de
lo trágico, Buenos Aires: Paidós.

Rama, Ángel. (2004) La ciudad letrada, Santiago, Tajamar Editores.

Richard, Nelly. (2015) Poéticas de la disidencia: Paz Errázuriz y Lotty Rosenfeld. Barcelona: Polígrafa.

Said, Edward. (2003) Orientalismo. Barcelona: Debolsillo.

Said, Edward. (2006) Cultura e imperialismo. Barcelona: Anagrama.

Silva Echeto, Víctor. (2007) “Poscolonialismo, internet y televisión” en Portal de la comunicación,
Barcelona, ICOM, http://www.portalcomunicacion.com/uploads/pdf/31_esp.pdf

Silva Echeto, Víctor. (2014) Caos y catástrofe. Un debate sobre las teorías críticas entre América Latina y
Europa. Barcelona: Gedisa.

Silva Echeto, Víctor y Browne Sartori, Rodrigo (2007) Antropofagias. Las indisciplinas de la comunicación.
Madrid: Biblioteca Nueva.

 

 

 
Como citar: Silva, V. (2016). Poscolonialismo, crítica y subalternidad, laFuga, 18. [Fecha de consulta: 2026-01-28] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/poscolonialismo-critica-y-subalternidad/792

 

http://www.portalcomunicacion.com/uploads/pdf/31_esp.pdf

	Poscolonialismo, crítica y subalternidad
	Las imágenes intersticiales de la periferia


