Castillo, A.. Adicta imagen, tres fragmentos. laFuga, 25, 2021, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Adicta imagen, tres fragmentos

Por Alejandra Castillo

Tags | Visualidad | Estudios visuales

Doctora en Filosofia, profesora del Departamento de Filosofia de la Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educacion (UMCE) y
directora de la revista Papel Maquina.Es autora de Matrix. El género de la filosofia (2019), Crénicas feministas en tiempos neoliberales
(2019), Simone de Beauvoir. Fildsofa, Antifildsofa (2017), Disensos feministas (2018, 2016), Imagen, cuerpo (2015), Ars disyecta. Figuras
para una corpo-politica (2018, 2014), El desorden de la democracia. Partidos politicos de mujeres en Chile (2014), Nudos feministas.
Politica, filosofia, democracia (2018, 2011), Democracia, politicas de la presencia y paridad (2011), Julieta Kirkwood. Politicas del nombre
propio (2007), La reptiblica masculina y la promesa igualitaria (2005).Ha sido la editora de Imdgenes de Gramsci (2017), Prélogo a la
esclavitud de la mujer, de Martina Barros (2009), y coeditora de Arte, archivo y tecnologia (2012), de Re-escrituras de José Marti (2008)

y Nacién, Estado y cultura en América Latina (2003).

La imagen esta en el centro de la economia politica, no es posible no contar con ella. La imagen activa
y anestesia, seduce y altera como una droga. Por ello, quizds, el mejor modo de nombrarla se
encuentre en la ambigua formulacion de Adicta imagen. Esta formulacién permite poner de relieve, al
mismo tiempo, la condicién doble que parece constituirla: actividad y pasividad. O, dicho de otro
modo, la ambigiiedad que presupone una “adicta imagen” es la dificultad de establecer, con certeza,
de qué lado esta el sujeto y de qué lado esta la imagen. Sintomas de aquella ambigiiedad es la
proliferacion de estudios y libros sobre la imagen en los que se le otorgan cualidades vivientes.

¢De qué lado queda la adiccién de la imagen? Esta es la pregunta que guia cada uno de los capitulos de
Adicta imagen, poniendo atencion en el régimen de dominio que las imagenes despliegan, el archivo
que las enmarca y el potencial de alteracién que también portan. Las imagenes dominan y anestesian
en el orden telemdtico actual, sin duda. Sin embargo, las imagenes pueden alterar sentidos y propiciar
transformaciones como lo vienen haciendo las imédgenes de las practicas artisticas, fotograficas y
documentales. Habria que advertir que el poder de alteracién no esta en las imagenes mismas, sino en
los encuadres escriturarios —archivo— que las narran. Una imagen altera el orden dominante solo si
su marco se ha alterado, esto es, si hay un archivo que hace posible ver de otro modo.

Sin tener ninguna intencién de caer en el arcaico animismo que envolvia a las fotografias, el conjunto
de ensayos que forman este libro tiene como objeto central establecer, por un lado, que las imagenes
hacen algo, nos afectan, nos con-mueven, pero, de igual modo, y en segundo lugar, ellas mismas son
afectadas por las coordenadas que las enmarcan. Respecto a lo que “enmarca” a las imagenes, me
concentro en este libro, de manera importante, en el vinculo entre imagen, cuerpo y archivo en
América Latina. Mas especificamente, estudio la alteracién del dispositivo de género causada por la
mutacién del archivo (entendido como letra, imagen y tecnologias) organizado en la metafora de la
“diferencia natural de los sexos”. Dicha metafora, que se estructurd a partir de la segunda mitad del
siglo diecinueve, hoy ve su ocaso.

Régimen escdpico

Las imagenes no son nada sin un régimen escépico. El régimen escopico es un particular orden de
dominio visual que describe lo que puede ser visto y lo que no. Este orden visual da contorno y figura
a aquellos cuerpos que gozan de visibilidad y presencia como, a su vez, limita y margina a otros. Este
régimen escopico determina los modos en que se unen tres registros: el deseo, la escritura y la
imagen. Dicho en otras palabras, el régimen escépico desea la mirada que constituye. Esta afirmacion,
sin duda enigmatica, mas que proveer respuestas, no deja de provocar preguntas. ;COmo se
constituye ese deseo de la mirada? Para intentar responder dicha pregunta habria que indicar que

http://2016.1afuga.cl/adicta-imagen-tres-fragmentos/1062 1des



Castillo, A.. Adicta imagen, tres fragmentos. laFuga, 25, 2021, ISSN: 0718-5316.

todo deseo estd enmarcado por un archivo tanto escriturario como visual. De tal modo, lo que se
desea, lo que nuestra mirada busca, estd limitado por un archivo que hace posible ese deseo,
esa mirada.

El régimen escépico es un régimen luminico. Recurriendo a un lenguaje venido de la mecanica y del
cine, Christian Metz, quien acufia la expresion, define el régimen escopico como una vuelta de tuerca
de mas del deseo cuando éste atornilla una carencia. ! Dicho de otro modo, el régimen escépico es la
configuracién de un orden en la ausencia del objeto que lo constituye. No habria que entender esta
ausencia como una simple “falta”, o un no completamente “presente”. Desde la 1dgica de la imagen
cinematografica, Metz describe esta ausencia como un “doble retiro” que, sin embargo,
instituye “presencia”.

Haciendo comparecer juntos al significante cinematografico con el registro de lo imaginario, la
imagen-pantalla expone un mecanismo de pulsién perceptiva que no difiere en ningin punto con el
objeto enseflado en la superficie luminosa. La imagen pantalla es, por eso mismo, afin al voyerismo
directo y a la pornografia. Es quizas, por ello, que deseamos las imagenes. Si bien la imagen-pantalla
se muestra “toda”, lo hace solo en efigie, su verdad es siempre inaccesible. No hay detras de la
pantalla. La imagen-pantalla es infinitamente deseable, aunque jamas pueda ser poseida. El deseo de
las imagenes-pantalla es como el deseo de las “mujeres”, sostiene el teérico de la visualidad W. J.T
Mitchell. ¢Por qué cémo el deseo de las mujeres? No habria que olvidar esta pregunta.

Siguiendo el hilo argumental propuesto por Metz, la imagen-pantalla se presenta en ausencia de
objeto. Si buscamos tras la imagen no hallaremos mds que la propia imagen proyectada. La
imagen-pantalla no solo se “expone a distancia como en el teatro, sino que lo que queda en esta
distancia ya no es, desde ahora, el objeto en si, sino su delegado que me ha enviado al retirarse. Doble
retiro”.2

Insistiendo en el registro cinematografico, pero esta vez uniéndolo a la configuracion de la imagen
del “yo”, Metz indica que toda pelicula remite a dos registros en ausencia: lo fotografico y lo
fonografico. Volviendo la mirada al psicoandlisis lacaniano, Metz sefiala, a su vez, que ambos
registros remiten a un “antes” del complejo Edipo. Mas especificamente, dichos registros —que en
ausencia toman lugar— remiten a ese momento en el estadio del espejo cuando el propio reflejo
ocupa nuestro lugar y, como en una pelicula de ciencia ficcién, nos volvemos esa imagen que nos
mira. Es en este movimiento especular cuando Metz vuelve explicita la relacién entre deseo, imagen y
subjetividad. En otras palabras, no hay subjetividad sin imagen. A partir de esa relacién, Metz sugiere
que la primera naturaleza de la identidad no es otra cosa que una “imagen”. Pero, {cudl es la imagen
que nos devuelve nuestra mirada? Para responder esta pregunta habria que poner atencién al deseo y
al régimen visual.

W.J.T. Mitchell en What Do Pictures Want? aborda la relacién entre imagen y deseo insinuada por
Christian Metz. 3 Para Mitchell las imdgenes activan un orden dual de la conciencia: sabemos que son
falsas y, no obstante ello, les asignamos un valor magico. Habria que indicar que la “magia” de las
imdagenes no es un elemento nuevo agregado a ellas gracias a la tecnologia; por el contrario, este
elemento magico es una insistencia premoderna en la representacion. Siguiendo las tesis de Bruno
Latour en Nous n’avons jamais été modernes, 4 Mitchell advierte que la condicién méagica o mitica de
las imdgenes no es una que pueda ser superada en la edad de la modernidad y de la critica. 5 Es,
precisamente, gracias a esta condicién “chamanica” de las imagenes, que hace de ellas seres vivos,
capaces de amar y de odiar, que el critico estadounidense pueda reconocer en ellas un animus, un
deseo. Asumiendo la metafora vitalista del mundo, Mitchell se pregunta, entonces, ¢qué desean las
imdagenes? La respuesta a tal pregunta lleva a Mitchell a establecer dos registros de aprehension del
deseo de las imagenes: uno visual y otro fantasmatico, uno visible y otro invisible.

El deseo de las imagenes habita en el registro de lo no visto, en el orden de la carencia. En ese lugar,
que es del orden de lo subterraneo, y tal vez de lo abyecto, Mitchell descubre que el deseo de las
imégenes es cercano a lo minoritario, a los relatos propios o ajenos dichos con dificultad y en voz
baja, como las voces subalternas que cada vez que se enuncian encuentran marcos de representacion
que les dan sentido, pero por sobre todo que les fijan limites. Asumiendo la tesis expuesta por Gayatri
Chakravorty Spivak sobre la subalternidad, ® Mitchell advierte que las imagenes nunca dicen todo, no
pueden hacerlo, y, por ello mismo, su deseo no es otro que el de la “carencia”. Las imagenes no son

http://2016.1afuga.cl/adicta-imagen-tres-fragmentos/1062 2des



Castillo, A.. Adicta imagen, tres fragmentos. laFuga, 25, 2021, ISSN: 0718-5316.

nada —carecen de todo lo importante— y, precisamente, en razon de esa misma privacion, lo desean
todo. Es en este orden de carencia y deseo donde Mitchell afirma que el deseo de las imagenes es
como el deseo de las mujeres. Extrafia analogia, ¢por qué el deseo de las imagenes es como el deseo de
las mujeres?

Lo central de lo propuesto por Mitchell es, en primer lugar, el encuadre de las imagenes por los
medios visuales y, en segundo lugar, la importancia de su naturaleza pulsional escépica. La pulsion
escopica no solo remite al deseo inscrito en la imagen, sino al propio deseo que suscita en nuestra
mirada estructurada, limitada por dicho deseo. De tal manera, la imagen no es solo el “deseo” de
alguien plasmado en una imagen fotografica o filmica, o un gatillante pulsional que hace que
deseemos ver algo, sino que la imagen es mas bien un esquematismo constitutivo del proceso visual:
“si las imdgenes nos ensefian cémo desear, también nos ensefian cémo ver —qué mirar y c6mo
organizar y crear un sentido de lo que vemos”. 7 La imagen como esquematismo visual estableceria
las coordenadas de lo visto y lo no visto, lo deseable y lo abyecto. En dicho sentido, una imagen es una
condensacién de lo escdpico y, por eso mismo, una imagen es siempre mds que una imagen. & La
condensacién escopica dice de las coordenadas que enmarcan la mirada en una época dada. Diria,
también, que esa condensacién Gptica es indice de un orden que en su formulacién y despliegue ha
privilegiado la metéfora de la luz. Esta condensacién escdpica podria ser descrita asimismo en
términos archivales, como un archivo.

La luz no seria solo luminosidad, ya sea concebida como luz natural o luz artificial. La luz seria la
metafora fundacional del pensamiento occidental. El ocularcentrismo es una cultura dominada por la
vision, las coordenadas que siguen el rastro de la luz. Observar que el orden ocularcéntrico encuentra
su basamento en la metafora de la luz no quiere decir, en ningtin sentido, que este orden no posea
materialidad. Por el contrario, la condensacién escépica cuyo predominio es la luz no solo establece
los limites de lo visto y lo no visto, sino que fija por sobre todo las coordenadas desde las cuales
valoramos y establecemos, practicas, jerarquias, relaciones. La luz es una metafora de la invencién de
lo nuevo, de la blancura de los cuerpos santos, de la transparencia de la verdad, del iluminismo como
orden de la razén, de la inmaterialidad brillante de la idea, de la pureza de las buenas mujeres. En
otras palabras, es un conjunto 1éxico que determina la visibilidad/invisibilidad de cuerpos, actitudes
y movimientos.

No habria que pensar, entonces, que el ocularcentrismo es solo una cadena luminosa de palabras, es
mas que ello, es un “archivo”. Martin Jay no se equivoca cuando establece el dominio de la visién en
el archivo de la filosofia. La filosofia, primero, y luego las tecnologias del duplicado de la mirada,
lenta pero progresivamente van conformando un archivo ocularcéntrico en que la idea, la verdad, lo
natural y lo original toman, vicariamente, el lugar de la brillantez de la luz del sol. No es nuevo en la
historia del ocularcentrismo decir que el “Hombre” —o en su defecto la “humanidad”—
vicariamente toma el lugar de la idea, de la verdad, de lo natural y lo original. No es nuevo, tampoco,
para el orden que el ocularcentrismo despliega, la ausencia o exclusion de las mujeres de ese orden
(las que carecen de todo y, por ello, lo desean todo). Las mujeres, lo sabemos, solo comparecen en los
dominios que la luz alumbra cuando son descritas en cercania de la pureza o la transparencia y, por
tanto, mds cercanas a la “idea” que a la corporalidad.

Anti-ocularcentrismo

Entonces, tal como lo advertimos, el ocularcentrismo no es simplemente una “metafora”, sino que
determina las propias coordenadas que organizan materialmente lo en comtn en una historia que se
reconoce facilmente y por comodidad como historia de occidente. Martin Jay, esa es su apuesta,
sostiene que durante el siglo veinte el pensamiento francés habria dado lugar a un movimiento de
declinacion de esta historia de la luz del régimen escépico. No obstante esta afirmacion, habria que
seflalar que el giro anti-ocularcentrista comienza a tomar lugar en Europa un poco antes, a fines del
siglo diecinueve, en la paraddjica figura de lo que el mismo historiador estadounidense reconoce
como la experiencia de un “exceso de imagen”. La multiplicacién social de las imagenes debido a la
fotografia, primero, y el cine después, trastocaria el régimen escépico no tanto por una ausencia de
imégenes, sino por la posibilidad de acceder a ellas cotidianamente —algo similar a lo ocurrido con
las selfies en los primeros afios del siglo veintiuno.

http://2016.1afuga.cl/adicta-imagen-tres-fragmentos/1062 3des



Castillo, A.. Adicta imagen, tres fragmentos. laFuga, 25, 2021, ISSN: 0718-5316.

Este acceso a las imagenes da la bienvenida al siglo veinte con la acertada figura de la “fiebre de lo
visible”. Podriamos pensar que la multiplicacién de las imagenes mas bien reforzaria el orden de la
mirada y no lo contrario. Sin embargo, es posible advertir una variacién en el régimen escdpico. La
fiebre de lo visible producida por el acceso al dispositivo técnico de la camara fotografica es la tumba
del ojo naturaleza, del ojo origen. Es a partir de finales del siglo diecinueve, e inicios del veinte, que el
régimen escopico comienza a describirse paulatinamente desde el artificio, la técnica y
la duplicacién.

Esta descripcidn encuentra en el “ojo mecanico” su metafora principal, al mismo tiempo que el indice
de una practica de la mirada y el reconocimiento que en su ejercicio cuestionara las bases del
paradigma ocularcéntrico. Metafora y fractura en el orden de las practicas, la figura del “ojo
mecanico” es el inicio de la caida del perspectivismo cartesiano, del abandono de las filosofias
espectatoriales y, simultaneamente, es la emergencia del cuerpo como un lugar desde donde desafiar
la primacia de la visién y sus coordenadas.

La configuracién de un archivo “anti-ocularcentrico”, que es lo que me interesa delinear en Adicta
imagen, pone en escena vidas, historias y relatos marginados del manto luminico. Las pone en escena
a través de practicas de registro e inscripcién, como la escritura, la fotografia, el cine. Estas practicas
también pueden ser descritas como practicas “contra-filoséficas”, en donde la emergencia de otros
cuerpos interrumpe un predominio ocular. Pensemos, por ejemplo, en la obra de Simone de Beauvoir,
que a pesar del impulso luminico de la filosofia logra desplazar el itinerario de la “idea” por la
escritura del cuerpo sexuado. Esta practica, sin embargo, no se circunscribe exclusivamente a una
antifilosofia como la de Beauvoir. Habria que observar en el trabajo de escritura propio de las mujeres
de comienzos de siglo veinte, un modo oblicuo de narrar desde los margenes otros archivos, otros
cuerpos, que dan lugar a una politica que interrumpe en su ejercicio de inscripcién un orden visual,
un régimen de luz: Virginia Woolf, Colette, Amanda Labarca, Luisa Capetillo, Alexandra Kollontai, son
algunos de los nombres de escritoras y feministas que se dan a la tarea de elaborar otros archivos, de
narrar otros cuerpos.

Debe ser precisado que este movimiento anti-ocularcéntrico no se organiza a partir de una especie de
“prohibicién de la imagen”. El anti-ocularcentrismo es una practica de desestabilizacién de las
coordenadas épticas con las que occidente describe el cuerpo de lo “en comin”, practica que se
constituye a partir de la excesiva creaciéon de iméagenes, de imdagenes sin pretension de totalidad, de
iméagenes fragmento, de imagenes barrocas, de imagenes multiples. Junto al trabajo de intervencion
de los marcos imaginales de lo posible, las tecnologias de la imagen no se detienen, ampliando con
ello el archivo y las practicas de interrupcion del régimen ocularcentrista. En este sentido, la camara
fotografica es solo el comienzo de una conjuncién de précticas y dispositivos.

Archivo

El archivo (letra, imagen, técnica) que constituia la subjetividad en la ficcion del adentro y del afuera
parece comenzar a ceder espacio a un archivo que se presenta extenso, abierto, y lejano del orden de
la topologia. La comprensién del cuerpo como si fuese un “cédigo” —y por tanto, expuesto, abierto y
perfectible— no solo transforma la comprension que tenemos de nuestros propios cuerpos sino que
también transforma de manera radical lo que entendemos por en-comun: la familia, las formas de
asociacion, la politica (sus aparatos y su institucionalidad), las resistencias y la protesta.

La transformacion del archivo es también transformacion de la imagen. A comienzos del siglo
veintiuno, la definicion del archivo como “cdédigo”, como un cuerpo expuesto, abierto y perfectible,
viene dada por la propia transformacién de la imagen y del conjunto de practicas asociadas a dicha
transformacion. Al giro performativo que nos advierte que se hace algo mientras se dice algo, habria
que agregar hoy ese otro tropos visual que nos recuerda que hacer y mirar son una y la misma cosa.
Lo que se ve primero son las imdgenes producidas por el propio observador en sus dispositivos
moviles, en una especie de fase extendida del estadio del espejo, lo que se ve después son las
imagenes que las plataformas virtuales han hecho circular esperando capturar nuestra mirada.
Sabemos ahora que la logica de seduccion que las imagenes despliegan no es casual. Complejos
calculos algoritmicos hacen posible que aquella imagen que “deseo” aparezca en mi aparato movil.
Muy lejos de la magia de la casualidad, la imagen que captura mi mirada es una que la razén
algoritmica ha enviado a mis redes sociales de acuerdo a la informacién que yo misma he ido

http://2016.1afuga.cl/adicta-imagen-tres-fragmentos/1062 4 des



Castillo, A.. Adicta imagen, tres fragmentos. laFuga, 25, 2021, ISSN: 0718-5316.

proporcionando con mis preferencias, likes, tiempo de detencién de la mirada y de pulsacion de la
pantalla. La razén algoritmica es autopoiética.

Estas imdgenes, las propias como las que nos encuentran algoritmicamente, comienzan a constituir
tanto la intimidad como las experiencias y la memoria del sujeto. De algiin modo, es la propia vida la
que empieza a ser narrada teletecnolégicamente. La vida vuelta archivo y por ello imagen (no
olvidemos que un archivo siempre hace ver).

Nuevamente aqui adicta imagen ¢En qué lado de la imagen queda la vida? Y, de nuevo, podriamos
decir que siempre ha sido asi, solo ha cambiado la técnica. Y es cierto, lo que ha cambiado es la
técnica y el archivo que establece lo posible, pero también lo imposible para la sociedad actual.

Notas

Christian Metz, “El régimen escopico del cine”, El significante imaginario. Psicoanalisis y cine, trad.
Josep Elias, Barcelona, Paidds, 2001, pp. 74-79.

2
Ibid., p. 75.
3

W.J.T. Mitchell, What do Pictures Want? The Lives and Loves of Images, Chicago, The University of
Chicago Press, 2005.

4

Bruno Latour, Nous n’avons jamais été modernes. Essai d’anthropologie symétrique, Paris, La
Découverte, 1991.

5
W.J.T. Mitchell, What do Pictures Want? The Lives and Loves of Images, op. cit., p. 26.
6

Gayatri Ch. Spivak, “Can the Subaltern Speak?”, Cary Nelson and Lawrence Grossberg (ed.), Marxism
and the Interpretation of Culture, London, Macmillan, 1988.

7
W.J.T. Mitchell, What do Pictures Want? The Lives and Loves of Images, op. cit., p. 29.
8

Ibid., p. 25.

Como citar: Castillo, A. (2021). Adicta imagen, tres fragmentos, laFuga, 25. [Fecha de consulta: 2026-01-28] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/adicta-imagen-tres-fragmentos/1062

http://2016.1afuga.cl/adicta-imagen-tres-fragmentos/1062 5des



	Adicta imagen, tres fragmentos
	Notas


