Escobar, C.. La imagen etnografica. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

laFuga

La imagen etnografica

Perspectivismo corpéreo en Eduardo Viveiros de Castro y el Sensory Etnography
Lab

Por Crist6bal Escobar

Tags | Cine documental | Cine experimental | Post-humanismo | Antropologia | Brasil

Soci6logo por la Universidad Catdlica de Chile y M.A en Moving Image por la Universidad de Melbourne. Su investigacion recorre los
estudios de la imagen y la filosofia del arte. Actualmente se desempefia como miembro editorial del Yearbook of Moving Image Studies
en Alemania y realiza su doctorado en arts-philosophy bajo la supervision de la Dr. Barbara Creed, Universidad de Melbourne. Mail:

escobar.cristobal@gmail.com

Resumen. La imagen etnografica que se propone en este articulo recorre el giro sensorial que tanto la
antropologia como el cine documental han experimentado de cara al nuevo milenio. En un primer
momento, mas que destacar las discordancias entre el evento escrito y el evento audiovisual,
propongo tomar los campos de la antropologia y el film etnografico como un grupo interdisciplinario
que comparte practicas e intereses comunes para documentar el territorio de ‘un otro’. A modo de
ejemplo, en un segundo momento reviso los apuntes de Eduardo Viveiros de Castro con los grupos
Arawaté en el Amazonas y el documental Leviathan, del Sensory Ethnography Lab, en el océano
Atlantico. En ambos universos se propone comprender al cuerpo como la estructura basica de
disposicién cognitiva y capacidad perceptual para habitar en el entorno.

El mecanismo de nuestro conocimiento cotidiano es de tipo cinematogrdfico.

Henri Bergson, La evolucion creadora

1. Al encuentro de la antropologia y el film etnografico

En 1977, al comentar una pelicula que detallara la cultura de un grupo del este de Africa, el
antropdlogo P.T.W Baxter postularia que la antropologia y el documental etnografico eran actividades
incompatibles, pues ambas diferirian en métodos y en objetivos. Para Baxter, mientras la
antropologia es una practica abierta y desapegada, el lente cinematogrifico resulta en un ojo
arrogante y monocular: “La belleza del cine desorienta; trata de simplificar, desarmar e imponer una
realidad” (Taylor, 1996, p.64).

Una década mas tarde, tal como lo destacara Lucien Taylor en su texto Iconophobia: How anthropology
lost it at the movies, el reconocido tedrico del ritual Maurice Bloch no solo declararia que “no le
interesaban” los documentales etnograficos, sino que de forma ain mas provocadora, manifestaria
que “apenas soportaba verlos.” (1966, p.64) Para él, como para muchos de sus contemporaneos
académicos, solo un respaldo teérico podria legitimar con seriedad un posible proyecto de etnografia
audiovisual. Aqui, nuevamente, la visualidad se nos presenta como mero decoro; un componente
ilustrativo mas que constitutivo del conocimiento antropoldgico.

En la misma linea, la antropdloga Kriesten Hastrup continuaria esta férrea defensa del texto escrito
por sobre representaciones fotograficas de una cultura dada. En su articulo Anthropological visions:
some notes on visual and textual authority, Hastrup dispone toda una serie de oposiciones para priorizar
la escritura por sobre la visualidad. Para ella, mientras que una pelicula apenas logra producir

http://2016.1afuga.cl/la-imagen-etnografica/848 1de 6



Escobar, C.. La imagen etnografica. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

descripciones estrechas de los acontecimientos —esto es, formas que no logran dar cuenta del
significado implicito del lugar—, el texto, muy por el contrario, permite llevar a cabo una descripcion
acabada del evento, es decir, un escaneo detallado de la situaciéon (que por lo demds, ya viene
investida con significacion cultural). Por ende, para Hastrup, solo la escritura podria evocar la textura
existencial del lugar para aquellos que no hemos estado alli.

En sintesis, Baxter, Bloch y Hastrup toman el proyecto audiovisual como una produccion
epistemolégicamente inferior en comparacion al texto escrito: Mientras que el cine deviene en un
fenémeno accesorio ligado a los placeres de la representacion, el texto, contrariamente, nos
garantizaria el significado del territorio.

En oposicion a esta creencia, no veo razén alguna para que un film no pueda tener cabida en la
construccién del conocimiento antropolégico. Por una parte, nuestra visién, tal como el cine,
encuadra constante y literalmente aquello que observa; nuestros ojos vienen equipados con foco,
pérdida de foco, campo de profundidad, limites verticales y horizontales de visibilidad. Por otra parte,
también nuestros oidos, tal como la envoltura acustica de la imagen que se mueve, aseguran una
percepcion envolvente del entorno, pues mientras solo vemos en una direccién o plano, el oido nos
hace transitar por la tridimensionalidad del espacio para transformar la imagen plana en un
fenémeno espacial. A la McLuhan entonces, el cine deviene en una ampliacion —y amplificacion- de
nuestra propia capacidad biolégica para ver y escuchar el mundo.

Ademas, al sumergirnos en este horizonte perceptivo, los seres humanos no solo nos fundimos con
las imagenes que vemos y escuchamos, sino que al ser experimentadas por nuestros cuerpos, la
audiovisualidad se transforma en un pensamiento sensible procesado por la mente. Seria el filésofo
Gilles Deleuze quien le otorgara este estatus inmanente al cine, pues son sus imagenes las que se nos
presentan afectivamente, sin siquiera un sujeto que percibe. Para Deleuze, quien siguiera a Henri
Bergson en este itinerario, la conciencia yace en la superficie de las cosas, de modo que “la cosa” y
“la imagen” aparecen como figuras indistinguibles. De ahi entonces que Deleuze privilegiara la obra
cinematografica por sobre concepciones de “sujetos” u “objetos”, pues la imagen existe en si misma
como materia luminosa y no ya como un signo escondido bajo su aparente materialidad: “Toda
conciencia es algo -y- no de algo” nos dice el autor en Diferencia y Repeticién (1968, p.83).

Ver, en otras palabras, es leer de una forma diferente, y es precisamente como textum (que en su
expresion latina significa texto o textura) que el cine hace posible la experiencia del pensamiento
materialmente visible. Asi, al recorrer tangiblemente por las diferentes capas de la
imagen-etnografica, sera el impulso cartogrifico lo que nos estara guiando en el itinerario
antropoldgico. Como corolario, decimos aqui que antropélogos y cineastas se sumergen en una misma
zona intensiva que traza, perceptivamente, aquello observado (a saber, la textualidad y la textura de
una imagen), de modo que junto con la informaciéon recogida del entorno, seran las referencias,
fantasias, y memorias del observador las que estaran co-produciendo el mapa del territorio. Esto es lo
que en lenguaje cartografico se denomina comtinmente como “localizacién de iméagenes” (Conley,
2007, p.2), V que a continuacién detallare bajo el perspectivismo corpdreo propuesto por Eduardo
Viveiros de Castro en el Amazonas y el documental Leviathan (Lucien Castaing-Taylor, Véréna
Paravel, 2012) del Sensory Ethnography Lab (SEL). Con ellos, mds que resaltar las discordancias entre
el evento escrito y el evento audiovisual, se tomaran los mundos de la antropologia y el film
etnografico como “un campo interdisciplinario de practica comunitaria” (Pink, 2006, p.4); un grupo
que, al compartir ciertas preocupaciones por el cuerpo de un otro, reforzard una cartografia en
permanente interaccion.

1. Referencialidad Muiiltiple: Viveiros de Castro y los Arawaté

El reciente trabajo etnografico de Eduardo Viveiros de Castro, Metafisicas Canibales, llega como otro
movimiento epistemolégico para el pensamiento occidental. Traducido al espaiiol en el 2010, sus
apuntes sobre la cosmologia amerindia han contribuido significativamente a programas tedricos mas
recientes que desglosan las dicotomias tradicionales de la modernidad para desarrollar nuevas
sensibilidades y comprensiones de mundos posibles. Bajo su teoria sobre perspectivismo, Viveiros de
Castro antepone toda una ontologia que nos ayuda a comprender qué es lo que significa un punto de

http://2016.1afuga.cl/la-imagen-etnografica/848 2de6



Escobar, C.. La imagen etnografica. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

vista para el portador de la mirada. El mundo que se nos presenta con los Amerindios * es uno
habitado por un amplio rango de subjetividades; una geografia que incluye a plantas, animales,
dioses, muertos y humanos, todos viviendo interconectadamente y en mutua cercania. Lo que aqui le
interesa al antropdlogo es que cada entidad en el Amazonas viene equipada con un mismo ensamblaje
perceptivo, de modo que mds que anteponer puntos de vista sobre los indigenas —o los animales, las
plantas y las cosas— son las propias singularidades de sus cuerpos las que adquieren completa
autonomia en la mirada.

En este variado mundo cognitivo de los amerindios, lo que realmente legitima una multiplicidad de
perspectivas como igualmente validas es la comtn condicién que comparten las especies, esto es, su
equivalente membrecia al reino de lo Humano. Segin Viveiros de Castro, cada entidad en el
Amazonas, independiente de su forma corpdrea, posee un alma humana, por lo que todas las especies
se perciben a si mismas como personas. Los jaguares, por ejemplo, se piensan a si mismos como
seres humanos y ven a sus propias presas y comida como aquella de los humanos. Como nos dice en
Metafisicas Canibales: “todas las entidades representan el mundo de la misma manera...sus mundos
giran en torno a la caza, la guerra, la comida, la pesca, los ritos de iniciacién, los chamanes y los
espiritus” (2009, p.71). Lo que cambia, mas bien, es la forma en cémo se observa ese mundo, pues
son las cosas que otras especies ven, cuando son vistas como nosotros las vemos, lo que es diferente:
“donde los seres humanos vemos sangre, los jaguares ven cerveza; lo que nosotros tomamos por un
charco de barro deviene en una gran casa ceremonial cuando es vista por los tapires” (Viveiros de
Castro, 2009, p.71).

En consecuencia, para negociar satisfactoriamente nuestra relacién con otras especies se requiere
adoptar, necesariamente, sus perspectivas. Entender aqui como es que otra entidad se comporta y ve
el mundo significa aprehender su corporalidad, ese “quien de la cosa” que, como digiera Guimaraes
Rosa, los chamanes deben capturar. Por ende, dado que conocer significa personificar, son los
chamanes del grupo Arawaté quienes adoptan el punto de vista de aquello que se quiere conocer, o
mejor dicho, de aquel que se busca conocer.

De ahi también que el énfasis corpéreo presentado por los amerindios se contraste tan
diametralmente a la premisa cristiana de la conquista espafiola. En vez de decidir si es que algo o
alguien tiene “razén” y “alma” suficiente como para formar parte de la especie humana (tal como se
determinara en la vieja disputa de Valladolid, a propésito de la dualidad animal-humano del indigena
de la selva), la interrogante para los amerindios no es tanto dictaminar si es que algo tiene alma, sino
que por el contrario, examinar si es que ese algo posee cuerpo. Como también lo comentara Bruno
Latour via Viveiros de Castro, para los grupos Arawaté todas las entidades poseen alma, y sus almas
son todas iguales: “Lo que las hace en apariencia distintas es que sus cuerpos son distintos, de modo
que son los cuerpos los que dotan al alma con perspectivas contradictorias” (2004, p.452).

Términos invertidos, la cosmologia Amerindia ciertamente se transforma en una mirada plural y
heterogénea; sus premisas quedan determinadas por experimentos corporales mds que por las
categorias metafisicas impuestas por la tradicion occidental: Los cuerpos son aqui la estructura basica
de disposicion cognitiva y capacidad perceptual.

Esta filosofia basada en un perspectivismo corpdreo llega como una ontologia que revierte no solo la
relacion del occidente con su periférico otro, sino que mas radicalmente, modifica todos los términos
de su largo dualismo metafisico. ¢Qué tipo de leccién podria obtener el cine de esta cosmovisién? Si la
antropologia y el film etnografico, como lo he propuesto en un principio, caminan lado a lado ¢No
tendria acaso el cine que ser transformado en un modo similar de mapeo?

1. Praxis corpoérea: El tejido afectivo de Leviathan

El cine post-humanista presume exactamente esta suerte de mirada que observa desde un angulo
distinto al del ojo humano. Este es un estilo audiovisual que busca romper con las barreras sistémicas
entre sujetos y objetos para ofrecer una camara-cuerpo que descentra y fragmenta constantemente la
simetria ocular; una estructura que, al igual que en el Amazonas, sitia a las cosas en variacién
intensiva consigo mismas; una zona de indiferenciacién entre los cuerpos que busca poner en
perspectiva la multiplicidad del observar.

http://2016.1afuga.cl/la-imagen-etnografica/848 3de6



Escobar, C.. La imagen etnografica. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

Precisamente, los trabajos de etnografia audiovisual del SEL forman parte de esta mediacion
post-humanista. Tal como lo sefialan en su sitio web, SEL emplea perspectivas “derivadas de las
ciencias sociales, las artes y las humanidades -buscando- desarrollar innovadoras combinaciones de
estética y etnografia, con practicas mediales que exploran la praxis corpdrea y la fabrica afectiva de la
existencia humana”(“Sensory Ethnography Lab”, 2010). 2

De acuerdo a la aproximacién etnografica del laboratorio, las imagenes se derivan del cuerpo. Tal
como en una proyeccion topografica en la que se nos solicita imaginar el espacio desde un diagrama,
la modalidad cartogrifica propuesta por Leviathan desprende a su vez ciertos signos que los
espectadores debemos capturar, a saber, el logo (Cinema Guild; SEL), su sello (Lucien
Castaing-Taylor y Véréna Paravel), las locaciones (un barco del noratlantico que se embarca en la
costa de Massachusetts) y el tiempo (2012) desde los cuales nuestra experiencia filmica adquiere toda
su materialidad. Ciertamente, este mapeo sensorio propuesto por SEL es lo que nos permite aqui
intensificar una autonomia en el acto de interpretar lo que se muestra, es decir, de atender a nuestras
propias disposiciones afectivas para especular y discernir sobre la geografia que recorremos. Por
medio de un estilo de filmacién altamente observacional, con vocacion por la toma larga y un
close-up detallado, con una topologia del sonido que bien nos recuerda al personaje acusmatico de
Michel Chion, Leviathan nos ofrece una imagen que se presenta en estado puro; un cualisigno (Peirce,
1950) que sin todavia tener significado alguno, va transformando la actualidad de su materia para
colocar, virtualmente, una lectura en nuestra memoria. En palabras del co-autor Castaing-Taylor:
“los sujetos del documental estan poco mutilados por el montaje, lo que favorece la autonomia
interpretativa de los espectadores (...) al menos esto proyecta las extrafias sensaciones que nos
llevamos sus realizadores al momento de rodar el film” (Castaing-Taylor & Paravel, 2012).

Filmada completamente a bordo de una nave pesquera y grabada con pequefias camaras GoPro
dispuestas en varias locaciones del barco, Leviathan narra la experiencia de sus directores en las
oscuras aguas del océano Atlantico. Ya desde un comienzo se nos revela que estamos inmersos en un
mar-pantalla casi negro, un territorio flotante por el cual debemos transitar desde la multiple mirada
corporal. Aqui el viaje lo percibimos desde las cabezas, los pechos y las muiiecas de sus pescadores,
desde el piso resbaladizo de la nave, cerca de unos peces que agonizan en el suelo o desde palos
extendidos tratando de filmar a las gaviotas volando entre cielo y mar.

Con ello, una vez que los puntos de ingreso se encuadran -y encarnan— en las distintas
corporalidades a bordo del navio, la imposicion de significados se reduce al minimo en nuestro
itinerario espectatorial. Difuminando las nociones convencionales del encuadre (adoptando una
heterogeneidad de angulos y movimientos), el documental nos presenta una andémala unidad de
medida filmica que, Ohad Ledesman, a propdsito del concepto de desencuadre, 3 situard mas préxima
a la perspectiva ocular de una mosca que a la del ojo humano: “Por su forma esférica y la
protuberancia de su cabeza, los ojos de la mosca dan una vision del mundo cercana a la de un angulo
de 360 grados. Es decir, la mosca ve una realidad mosaico en donde miles de pequefias imagenes se
fusionan para representar una sola vision” (Wahlberg, 2014, p. 1).

Como tal, y sin palabras que nos guien a lo largo del trayecto, Leviathan deviene en un trabajo
etnografico que dificilmente podria haber sido realizado por medio de la escritura. Por el contrario, y
dado que el espectador debe esforzarse para mapear aquello que efectivamente se esta mostrando, el
audio juega un rol fundamental como dispositivo de navegacién: son los efectos acusticos los que
resultan imperativos en la lectura de la imagen y su textura. Disefiado por Ernst Karel, la geografia
acusmatica 4 de Leviathan crea un fenémeno envolvente que saca al espectador de la visibilidad plana
de la pantalla para transportarlo a la fluidez de los movimientos del mar. Con ello, considerando que
la actistica es un fendmeno vinculado a las ondas (waves), o sea, al movimiento —y por ende, a las olas
(waves) del documental—, el sonido es lo que precisamente le agrega mas vibracién y (e)mocion a los
ya flotantes cuerpos a bordo del navio. De cierta manera, es el evento acustico lo que aqui hace
palpable nuestra visibilidad, pues donde sea que el ojo busque alrededor del barco, serdn nuestros
oidos los que estardn examinando el recorrido. Como ya lo anunciara Friedrich Nietzsche, esta es, en
definitiva, la capacidad afectiva y transformada que cumpliera la audicién en nuestro diario conocer:
“es ahi, en la costumbre de escuchar ciertos sonidos, donde uno adquiere las palabras, las frases y
eventualmente también las ideas, que constituyen -nuestra- manera de ser” (1974, p.161).

http://2016.1afuga.cl/la-imagen-etnografica/848 4 de 6



Escobar, C.. La imagen etnografica. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.
1. Conclusién: Un entre medio

Por medio de esta activacion de los sentidos, el argumento sobre percepcién corpdrea en Leviathan se
erige como una contraparte audio-visual a la cosmovisién amerindia desarrollada por Viveiros de
Castro en el Amazonas. En ambos universos fueron los cuerpos quienes aparecieran como principales
conductores de perspectiva para construir la imagen-etnografica, lo que en un comienzo del articulo
propusiera en términos de un encuentro entre el evento escrito y la audiovisualidad. Por ello es que
tal “autoridad antropolégica” otorgada a la escritura por Hastrup haya quedado abierta como una
superficie disponible para ser recorrida en cuanto texto y textura (textum), pues es la misma
aproximacién perceptiva del antropdlogo-cineasta la que aqui impulsara un mapa-cuerpo
orientandonos en las distintas geografias. Por consiguiente, y al erosionar esas fronteras del
occidente aislando al explorador de lo explorado, es que tanto en el Amazonas como en el océano
Atlantico se nos haya ofrecido un lugar —un entre medio— escapando a la captura identitaria del
pensamiento dual. Asi, mas que sefialar los bordes extensivos separando a los entes de un territorio, el
mapa propuesto ha querido situar la mirada desde una multiplicidad, es decir, desde una zona
intensiva que varia, deviene e interactda con la siempre vivificante y diferente perspectiva corporal.

Si es que el objetivo ha sido entonces posibilitar la experiencia de un cuerpo que sobrepasa sus limites
oculares, la praxis afectiva llevada a cabo por Leviathan colinda sensorialmente con los experimentos
metafisicos de los chamanes Arawaté. Haciendo eco a las palabras de Bruno Latour, quien escribiera
sobre los amerindios y quien ademas fuera reconocido como colaborador en los créditos de la pelicula,
espero haber mostrado como es que en ambos universos “hay varias maneras de ser otro, e incluso,
muchos mas otros, de lo que las almas mas tolerantes hoy vivas podrian soportar” (2004, p.453).

Referencias

Castaing-Taylor, L. and Parave, V. 2012. “NYFF Press Conference” Film Society of Lincoln Center.
Accessed 8 June, 2015: https://www.youtube.com/watch?v=clOCqCIt-vE

Deleuze, G. and Guattari, F. 2005. A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia. Minneapolis:
University of Minnesota Press. orig. 1988.

Deleuze, G. 2005. Cinema 1: The movement image. Continuum: London. orig.1983.

Hastrup, K. 1992. “Anthropological visions: some notes on visual and textual authority” En Film as
Ethnography, editado por Peter Ian Crawford and David Turton, 8-25. New York: Manchester
University Press.

Latour, B. 2004. “Whose Cosmos, Which Cosmopolitics? Comments of the Peace Terms of Ulrich
Beck” En Symposium: Talking Peace with Gods, Part 1, Common Knowledge. Duke University
Press: 450-462.

McLuhan, M. 2001. Understanding Media. London: Routledge. orig. 1964.
Taylor, L. 1996 “Iconophobia. How anthropology lost it at the movies.” Transition 69 (1): 64-88.
Viveiros de Castro, E. 2014. Cannibal Metaphysics. Minneapolis: Univocal orig. 2009.

Wahlberg, M. 2014. “Leviathan: From Sensory Ethnography to Gallery Film” Necsus: European
Journal of Media Studies, Autumn. Accessed July 14, 2015: http://www.necsus-ejms.org/leviathan-
sensory-ethnography- gallery-film

Notas

http://2016.1afuga.cl/la-imagen-etnografica/848 5de 6



Escobar, C.. La imagen etnografica. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

El trabajo etnografico realizado por Viveiros de Castro contempla a los grupos Araweté del polo este
del Amazonas, desde los Achuar y Runa hasta los Kwakiutl

2

Lucien Castaing-Taylor establecié el laboratorio en el 2006 como un espacio colaborativo entre los
departamentos de antropologia y estudios visuales de la Universidad de Harvard. Desde entonces, el
objetivo ha sido incitar un amplio rango de producciones audiovisuales, que van desde instalaciones
sonoras y visuales hasta documentales observacionales realizados por cineastas-antrop6logos

3

El concepto de desencuadre o décadrage, fue originalmente empleado por Pascal Bonizer al
argumentar que la imagen cinematografica podia ser dividida ad infinitum. Para mayor discusion, ver
Gilles Deleuze, Cinema 1: The movement-image: London: Continuum, 2005, p.16.

4

Lo acusmatico es un término arcaico que refiere a aquello que uno escucha, pero cuyo origen se
vuelve inaccesible; un sonido invisible a la mirada

Como citar: Escobar, C. (2017). La imagen etnografica, laFuga, 20. [Fecha de consulta: 2026-01-28] Disponible en:

http://2016.lafuga.cl/la-imagen-etnografica/848

http://2016.1afuga.cl/la-imagen-etnografica/848 6 de 6



	La imagen etnográfica
	Perspectivismo corpóreo en Eduardo Viveiros de Castro y el Sensory Etnography Lab
	Notas


