
Lattanzi, L.. La Pulsión de Freud. Psicoanálisis, literatura y cine. laFuga, 27, 2023, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-pulsion-de-freud-psicoanalisis-literatura-y-cine/1195 1 de 2

La Pulsión de Freud. Psicoanálisis, literatura y cine

Por Laura Lattanzi

Director: Teresa de Lauretis
Año: 2023
País: Chile
Editorial: Pólvora

Tags | Género, mujeres | Psicoanálisis | Psicoanálisis

Doctora en Filosofía con mención en estética y teoría de las artes, Universidad de Chile; Licenciada en Sociología, Universidad de Buenos

Aires. Académica Departamento Teoría de las Artes, Universidad de Chile. Investigadora Posdoctoral en Proyecto ANID PIA-SOC180005

"Tecnologías Políticas de la Memoria"

 

“La muerte trabajando” así comienza Teresa de Lauretis su libro La Pulsión de Freud. Psicoanálisis,
literatura y cine recientemente traducido al español y publicado por la editorial Pólvora. La autora, una
teórica feminista postestructuralista cuyos escritos han sido fundamentales aportes a la teoría de
género, queer y al análisis cinematográfico desde una lectura psicoanalista, recupera la potencia de la
pulsión de muerte en Freud como un tropos para leer nuestros tiempos. Un concepto que emerge
desde la teoría sexual en un momento histórico marcado por los traumas de la gran guerra en Europa,
y que la autora actualiza, trae a su presente también signado por el trauma social a inicios del nuevo
milenio con la caída de los Torres Gemelas en Estados Unidos y el horizonte de una guerra global.

Ahora bien, la muerte trabajando como pulsión no implica necesariamente la detención, la pura
negatividad o el fin de algo, sino que de Lauretis nos propone considerar a la pulsión de muerte como
modo de incorporar la sospecha, el conflicto, la paradoja, el límite. “Si regreso a la noción freudiana
de una pulsión inconsciente de muerte, es porque ella involucra el sentido y la fuerza de algo en la
realidad humana que resiste tanto a la articulación discursiva como la diplomacia política, una
otredad que amenaza el sueño de un mundo en común. Dado que hoy el mundo nuevamente se
oscurece, quisiera recuperar la sospecha de Freud de que la vida humana, tanto individual como
social, está desde el inicio comprometida por algo que la socava, por algo que trabaja en contra de
ella; algo que puede trascenderla, no desde arriba o desde atrás, sino desde el interior de la
materialidad misma” (p.28), dice la autora en su fabulosa introducción.

De Lauretis, entonces, se propone, o más bien desea, traducir, detraducir, retraducir, la teoría
freudiana de las pulsiones -de muerte, pero también de vida- para leer el mundo en el nuevo milenio.
Para ello realiza un exhaustivo análisis de los escritos de Freud, así como también de la lectura de
Laplanche, desplegando el concepto de pulsión, al que categoriza como fronterizo, de ahí su espacio
queer. La pulsión -en sus tensiones entre vida y muerte- como figura liminal, paradójica que remite a
un tránsito, un pasar, un movimiento; que cuestiona las categorías fijas y el modo de construir
conocimiento y lenguaje a través binomios. Dice la autora “las oposiciones categóricas entre lo
psíquico y lo biológico, entre el orden del significante y el de la materialidad del cuerpo, o entre el
orgánico inorgánico, ya no se sostiene más. Éste es el espacio figurativo habitado por la pulsión de
Freud, un espacio no homogéneo y heterotopico de pasaje, de tránsito y de
transformación” (p.33-34).

Es por ello entonces que el tropos de la pulsión de Freud tiene mucho que aportar a las teorías 
feministas en su cuestionamiento del sexo-género, y es que como ella misma menciona, el 
psicoanálisis es la primera teoría del siglo XX que separa la sexualidad del ámbito de lo biológico, así



Lattanzi, L.. La Pulsión de Freud. Psicoanálisis, literatura y cine. laFuga, 27, 2023, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/la-pulsion-de-freud-psicoanalisis-literatura-y-cine/1195 2 de 2

como también la pulsión del instinto.

La tarea no es un mero ejercicio teórico, de Lauretis transfiere estos conceptos a la especificidad
histórica, la cual lee a través de ciertos productos culturales: filmes y textos literarios. Y es que para
esta pensadora el cine -y también la literatura- inscribe la sexualidad en las subjetividades. La
fantasía, la identificación y el deseo de los espectadores que reaccionan frente a las pulsiones
escópicas y auditivas del cinematográfo; la pulsión erótica, el deseo, y de muerte se superponen y se
repliegan en el sujeto espectador.

En el primer capítulo “Basic Instinctc: una guía ilustrada de la teoría freudiana de las pulsiones”
presenta sus lecturas y relecturas del concepto de pulsión en Freud, para luego detenerse en dos
películas a modo de ilustrar cómo la noción de pulsión se inscribe en las fantasías públicas: el
conocido filme de Paul Verhoeven  Bajos instintos y The Hunger (El Ansía) de Tonny Scott, ambas
películas de la década del noventa pertenecen a una suerte de moda lésbica chic y de mujeres
asesinas. En el segundo capítulo “La pulsión obstinada: Foucault, Freud y Fanon” se pone en
perspectiva la lectura de Foucault desde el psicoanálisis, distanciándose de las visiones racionalistas
de la construcción social. De Lauretis sostiene que las concepciones de sexualidad de Freud y Foucault
no son tan incompatibles como muchos sostienes, sino que ambos coinciden en desplazar al sujeto
cartesiano y considerar al cuerpo como el espacio de inscripción de la pulsión. Se trataría de una
“implantación” que liga al mismo tiempo la pulsión al yo y a lo social, tal como se ilustra en el
recuerdo traumático de Fanon cuando de niño le gritaron en la calle con terror: “Mira, un negro”: la
implantación del tinte de la raza en la piel.

En el capítulo 3 “El espacio queer de la pulsión”, a través de las lecturas de Freud y Laplanche
despliega el concepto de pulsión a partir de su condición fronteriza, rompiendo con los binomios
entre lo psíquico y lo biológico, entre lo orgánico y lo inorgánico, y por tanto desplazándolo a un
espacio queer.

Los dos últimos capítulos los dedica justamente a indagar en la inscripción figurativa de la pulsión de
muerte en dos obras cargadas también de pulsión sexual. Se trata de una obra literaria modernista de
1936, El bosque de la noche de Djuna Barnes y la película estrenada en 1999 eXistenZ de David
Cronenberg. La película le permite a de Lauretis pensar en su tiempo, las pulsiones de sexo y muerte
en un contexto de virtualidad y lucro corporativo, identificando allí cómo es que “la muerta está
trabajando” en nuestro tiempo.

 

El libro nos propone volver a Freud, recuperar el concepto de pulsión en cuanto espacio fronterizo,
paradójico, para abordar preguntas que el cine de hoy no deja de plantearnos acerca del vínculo entre
espectadores, afectividad, subjetividad y fantasía, distanciándonos de cualquier respuesta que pueda
darse sobre ello desde el ámbito de lo racional, así como también de lo simbolizable. Si bien su visión
puede ser menos optimista, contraponiéndose a las teorías del constructivismo social que  hacen de la
sexualidad una operación posible de ser performada y por tanto rearticulada por los propios
individuos, también nos permite distanciarnos de un voluntarismo dominante que no logra
desprenderse aún de un sujeto racional, centrado y con voluntad de poder, para adentrarnos en la
otredad misma que están también al interior de cada uno de los espectadores.

 

 

 
Como citar: Lattanzi, L. (2023). La Pulsión de Freud. Psicoanálisis, literatura y cine, laFuga, 27. [Fecha de consulta: 2026-01-28]

Disponible en: http://2016.lafuga.cl/la-pulsion-de-freud-psicoanalisis-literatura-y-cine/1195

 


	La Pulsión de Freud. Psicoanálisis, literatura y cine

