Creed, B.. Terror y el monstruo femenino. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Terror y el monstruo femenino

Una abyeccion imaginaria

Por Barbara Creed

Tags | Cine de terror | Cine gore | Thriller | Género, mujeres | Lo abyecto | Psicoanalisis | Estudios
de género | Australia

Barbara Creed es profesora de Estudios de cine en la Universidad of Melbourne. Su area de trabajo se vincula al género, el feminismo y
el psicoandlisis. Dentro de sus obras se detacan "The Monstrous-Feminine: Film, Feminism and Psychoanalysis" (Routledge: 1993),
Media Matrix: Sexing the New Reality (Sydney: Allen & Unwin, 2003) y "Phallic Panic: Film, Horror and the Primal Uncanny
(Melbourne: Melbourne University Press, 2005) El articulo Horror and the Monstrous-Feminine: An Imaginary Abjection aparecié

originalmente en revista Screen 27, 1986.. Traduccién: Cristébal Escobar Ir a En conversacién con Barbara Creed

“Hoy madre no es ella”. — Norman Bates, Psicosis.

Todas las sociedades humanas tienen una concepcién del monstruo femenino, de aquello sobre la
mujer que resulta escandalizante, horroroso, temible, abyecto: “Probablemente no exista hombre
que, en vista de los genitales femeninos, pueda liberarse de su aterrorizante amenaza ante la
castracion”, escribia Freud en su articulo Fetichismo, en 1927 ! . Joseph Campbell, en Mitologia
Primitiva, observaba que:

“(...) en ciertas mitologias primitivas, pinturas surrealistas y suefios neuréticos ha existido un
motivo recurrente que el folclore conoce como ‘la vagina dentada’ —la vagina que castra—. Su
contraparte, esa suerte de segunda cara, es lo que se denomina con el nombre de ‘madre falica’,
y que aparece ilustrado a la perfeccion en los largos dedos y narices de las brujas”. 2

La mitologia clasica también ha estado poblada por monstruos sexuados, muchos de ellos mujeres. La
Medusa por ejemplo, con su ojo maligno, cabellos de serpientes y lengua movediza seria considerada
la reina en el Pantedn de los monstruos femeninos: aquel hombre desafortunado que se atreviese a
mirarla seria inmediatamente convertido en piedra.

No es accidental entonces que Freud vinculara la mirada de la Medusa con la espeluznante visién de
los genitales maternos. Al ser construido por y desde una ideologia falocéntrica, el concepto de
monstruo femenino se ha mantenido intimamente relacionado al problema de la diferenciacion
sexual y la castracién. En 1922, Freud argumentaria que “la cabeza de la Medusa toma la posicién de
los genitales femeninos, representandolos” 3

De aceptar su interpretacién, podemos ver que el mito de Perseo esta mediado por una narraciéon
sobre la diferencia de la sexualidad femenina en cuanto diferencia fundada sobre su monstruosidad.
Segun Freud, esto invocaria la angustia castradora en el espectador masculino: “Ver la cabeza de la
Medusa rigidiza al espectador con terror, a quien se lo convierte en piedra.” (1964, p.273) La ironia de
todo esto es que Freud mismo sefialaria que volverse rigido también funciona como metafora de la
ereccion: “Por lo tanto, en la situacién original, el espectador se consuela ante la presencia de su pene
el cual viene reafirmado por su rigidez”. (1964, p.273) Uno se pregunta si acaso la experiencia de ver
peliculas de terror también causaria similares alteraciones en el cuerpo del espectador masculino. Si
pusiéramos el acento en la jerga popular, en frases como ‘me cagué de susto’, ‘me dio escalofrios’ o
‘me hizo sentir enfermo’ (frases que no discriminan entre espectadores masculinos o femeninos)

http://2016.1afuga.cl/terror-y-el-monstruo-femenino/783 1de9



Creed, B.. Terror y el monstruo femenino. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

¢Qué relacién se podria establecer entonces entre los estados fisicos de la audiencia, los desechos
corporales (incluso en su sentido metafdrico) y lo terrorifico —en particular, el monstruo—femenino?

Poderes del Horror de Julia Kristeva 4 nos provee con una hipdtesis preliminar para abordar estas
interrogantes. Si bien su estudio se orienta al andlisis literario, de igual forma provee una alternativa
para situar al monstruo femenino en el contexto de las peliculas de terror, y en lo que Kristeva define
como abyecto en relacién a la figura materna. Aqui, abyecto es aquello que “no respeta bordes,
posiciones ni reglas 5 disturba al orden, sistema e identidad”. (1982, p.4) En términos generales,
Kristeva busca identificar las distintas maneras en las que el abyecto, en cuanto fuente de
consternacion, opera dentro de las sociedades patriarcales como un mecanismo que separa lo humano
de lo no humano y que distingue al sujeto completamente establecido de aquel que solo se ha formado
parcialmente. Estas sociedades utilizan el rito como un medio para renovar su contacto inicial con el
elemento que abyecta, el cual se excluye a posteriori. A través del rito, las lineas que demarcan lo
humano y lo no humano son constantemente reorganizadas (cuyo proceso presumiblemente las
fortalece). Aqui, una figura principal del abyecto es la madre. Al momento que el nifio/a la rechaza
para recibir al padre como representante del orden simbélico, ¢ la madre deviene abyecto. El problema
con la teoria de Kristeva, particularmente para las feministas, es que nunca deja muy en claro cudl es
su posicion con respecto a la opresion de la mujer. Su teoria se mueve con dificultad entre la
justificacion y la explicacion de una sociedad humana que se basa en la subordinaciéon femenina.

Kristeva fundamenta su teoria del abyecto en lo maternal, y traza un continuo histérico que produce
definiciones variables segin cada periodo, comenzando por las religiones paganas de la Diosa madre
hasta el monoteismo Judio que culmina con la Cristiandad. Kristeva conceptualiza el abyecto de la
siguiente manera: como rito de profanacion en el paganismo; como abominacion biblica y tabu en el
judaismo y como auto-sacrilegio e interiorizacion en el Cristianismo. Sin embargo, su comprensién
del abyecto no remite solamente al contexto religioso, para Kristeva mas bien el abyecto se estructura
desde la catexis de la funcién maternal (madre, mujer, reproduccién) que queda enraizada tanto
histdrica (historia de las religiones) como subjetivamente (formacién identitaria del sujeto). Con todo,
la preocupacion central de su andlisis esta en la formacion de la subjetividad desde y dentro el
proceso de abyeccion. Aqui es donde el sujeto escucha hablar del abyecto como discurso religioso y
cultural, esto es, a través de su individuacion en el lenguaje y las practicas rituales.

La pregunta para el analista-semidlogo es saber cuan lejos uno puede llegar en el andlisis de la
impuridad ritual. Los historiadores de la religién se detienen con rapidez: lo criticamente impuro es
todo aquello que se basa en lo naturalmente ‘repugnante’. El antropélogo va mas lejos: no hay nada
repugnante en si mismo, lo que se aborrece es todo aquello que desobedece las reglas de clasificacion
propias de un sistema simbdlico dado. En lo que a mi respecta, sigo haciéndome preguntas. /Acaso no
existen estructuraciones subjetivas que, formandose en la organizaciéon de cada ser en el lenguaje,
correspondan a uno u otro sistema simbdlico social, y que represente si no etapas, al menos tipos de
subjetividad y sociedad? ¢Acaso estas tipologias no se definen, en dltimo término, segtn la posicién
del sujeto en el lenguaje? (1982, p.92)

Una acabada examinaciéon de su teoria esta fuera del alcance de este articulo. Lo que propongo, mas
bien, es acentuar la relacién entre el abyecto y el sujeto humano, particularmente sobre la nocién que
Kristeva emplea del (a) borde y (b) la relaciéon madre-hijo. En momentos cruciales, también me
referiré a los escritos que desarrolla a propdsito del discurso religioso. Dicha area no puede ser
ignorada, pues leyendo su trabajo resulta evidente que la definiciéon del monstruo, construida desde el
texto moderno de terror, se apoya en antiguas nociones histdricas del abyecto, particularmente en
relacién a las siguientes ‘abominaciones’ religiosas: inmoralidad sexual y perversion; alteracion
corporal; decaimiento y muerte; sacrificio humano; asesinato; el cadaver; desechos corporales; el
cuerpo femenino y el incesto.

La zona del abyecto “es el lugar donde el sentido colapsa” (Kristeva, 1982, p.2), un sitio en el que ‘yo’
(self) ya no soy. El abyecto amenaza a la vida, y debe ser excluido radicalmente del lugar en el que
habita el sujeto, esto es, erradicado del cuerpo y depositado en el otro lado de un limite imaginario
que separa al yo de aquello que lo amenaza. Kristeva cita a Bataille:

http://2016.1afuga.cl/terror-y-el-monstruo-femenino/783 2deg



Creed, B.. Terror y el monstruo femenino. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

“Abyecto (...) es, meramente, la inhabilidad de asumir con suficiente solidez el acto imperativo
de excluir las cosas abyectas -y este acto establece los fundamentos de la existencia
colectiva—“. (Kristeva, 1982, p.56)

Si bien es cierto que el individuo debe excluir el abyecto, este no obstante, debe ser tolerado, pues
todo aquello que amenaza con destruir la vida ayuda también para definirla. Por lo tanto, se trata de
una exclusién que resulta necesaria, pues le garantiza al sujeto una posicién de acuerdo a su lugar en
el orden simbdlico.

“Para cada ego su objeto, para cada superego su abyecto. No es la expansion blanca, ni el
desinterés por la represion, tampoco es la traduccién y transformacién del deseo que torce los
cuerpos, noches y discursos. Mds bien, se trata de un bruto sufrimiento con el cual ‘me’
soporto, sublimo y arruino; se lo dejo al designio del padre (versé au pere — pére-version). Yo lo
sobrellevo, pues me imagino que aquel es el deseo del otro (...) En el canto de la no existencia y
la alucinacidn, al borde de una realidad que al admitirla me aniquila, alli abyecto, y abyeccion es
alli mi salvaguardas; la cartilla de mi cultura”. (1982, p.106)

El abyecto puede ser experimentado de varias maneras —unas se relacionan a las funciones biolégicas
del cuerpo mientras que otras se inscriben en la economia simbdlica (religiosa). — Kristeva, por
ejemplo, argumenta que el rechazo a la comida “sea probablemente la mas arcaica y elemental forma
de abyeccion. El alimento, no obstante, solo deviene abyecto si representa un limite entre dos
entidades o territorios distintos”. (1982, p.75) Kristeva narra cémo la nata que yace sobre la leche,
cuando es ofrecida por su padre y por su madre, constituye un deseo paternal y un signo que separa
su mundo del de ellos, un signo que ella no anhela. “Dado que la comida no es ‘otro’ para mi y solo
existo en el deseo de mis padres, debo expulsarme, escupirme y abyectarme con el mismo movimiento
a través del cual reclamo mi propia existencia”. (1982, p.3) Las prohibiciones dietéticas son, sin duda,
centrales para el judaismo, las cuales Kristeva conecta directamente con la prohibicién del incesto.
Esta postura viene marcada no solo por el discurso psicoanalitico y la antropologia estructural, sino
que también desde el texto biblico:

“(porque) tal como se menciona, este retorna en momentos intensivos de su demostracion, al
mitema de la relacién arcaica con la madre”. (1982, p.106)

Lo principal en el abyecto es el cuerpo. Este se protege a si mismo expulsando todos sus desechos
corporales, tales como la mierda, la sangre y la pus; sustancias que, al igual que el rechazo a la
comida —cualquiera sea el motivo— el sujeto halla abominables. El cuerpo, por ende, se libera a si
mismo de sus residuos y del lugar donde los deposita, de modo tal que pueda continuar con su
propia vida.

“Tales desechos se botan para que 7 pueda seguir viviendo, hasta el dia en que, entre pérdida y
perdida, nada ya quede en mi y mi cuerpo caiga —cadere, cadaver— traspasando el limite. Si el
estiércol es lo que se sitta al otro lado del borde, aquel lugar en el que yo no soy y que me
permite ser, el cuerpo, lo mds repugnante de los desechos, es la frontera que lo ha infringido
todo. Ya no soy yo quien expulsa; yo soy lo expulsado”. (1982, p.3-4)

Dentro del contexto biblico, el cuerpo también es completamente abyecto. Su posicién constituye una
de las formas mas basicas de polucién, a saber, el cuerpo sin alma. Como residuo, el cuerpo
representa lo opuesto al simbolo religioso de lo espiritual.

“Aquellos entusiastas del cadaver, devotos del cuerpo desalmado son, por lo tanto, notables
representantes de religiones daflinas, cuyo crimen identificamos por sus cultos homicidas. La
invaluable deuda con la madre naturaleza desde donde las prohibiciones del discurso Jehovista
nos separa, viene encubierta por estos cultos paganos”. (1982, p.109)

En relacién a las peliculas de terror, es relevante destacar que entre aquellas figuras mas populares, la
mayoria corresponden a cuerpos sin alma (el vampiro), cadaveres vivientes (los zombis) y
devoradores de cuerpos (guls o demonios necréfagos). Aqui el género de terror nos confronta con el
aspecto mas seductor y fascinante del abyecto. Resulta interesante observar ademas que todas estas
figuras ancestrales del abyecto, como el vampiro, los guls y la bruja (cuyo crimen, entre otros, fue
usar cuerpos para sus rituales magicos) contintian entregdndonos algunas de las imagenes mds

http://2016.1afuga.cl/terror-y-el-monstruo-femenino/783 3de9g



Creed, B.. Terror y el monstruo femenino. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

convincentes del terror en el cine moderno. El hombre lobo, cuyo cuerpo representa el colapso de los
limites entre lo animal y lo humano, pertenece de igual forma a esta categoria.

Abyecciéon también sucede al momento en que el individuo falla ante la ley, convirtiéndose en un
hipdcrita, un mentiroso y un traidor.

“Cualquiera sea el crimen, dado que dirige su atencién a la fragilidad de la norma, es abyecto.
Pero cuando el crimen es premeditado, se asesina con astucia o se venga con hipocresia, el
abyecto aparece con mas fuerza, pues eleva la exhibicién de tal fragilidad. Aquel que niega la
moral no es abyecto, pues puede haber grandeza en la amoralidad (...) Abyecto, por el contrario,
es inmoral, siniestro, tortuoso y turbio”. (1982, p.4)

Por lo tanto, las cosas abyectas son aquellas que destacan la inestabilidad de la norma, existiendo en
la frontera que separa al sujeto viviente de aquello que amenaza con su extincién. No obstante,
abyecto no es algo de lo cual el individuo pueda liberarse completamente; este esta siempre alli,
seflalizando al ser para tomar su lugar en un sitio donde todo sentido colapsa. El sujeto, formado en y
a través de un lenguaje que desea significado, también es interpelado por este lugar sin sentido. El
individuo se encuentra asi constantemente acorralado por un abyecto que fascina al deseo y que
simultdneamente se ahuyenta por miedo a la autodestruccién. Lo crucial en este punto es observar
que abyeccion siempre denota ambigiiedad. Como lo hiciera Bataille, Kristeva enfatiza tanto la
atraccién como el horror de lo indiferenciado.

“Lo podriamos llamar borde; abyecto esta por sobre toda ambigiiedad. Liberando lo conservado,
el abyecto no desconecta al sujeto de aquello que lo intimida. Por el contrario, el abyecto le
recuerda que esta en peligro perpetuo. Esto también sucede porque el abyecto esta, en si
mismo, compuesto de juicios y afecto, de condenas y anhelos, de signos e instintos. El abyecto
preserva lo que habia existido en la arcaica relacién pre-objetual”. (1982, p.9-10)

En la medida que el abyecto opera en el plano socio-cultural, la pelicula de terror emerge, al menos
de tres formas, como una ilustracién de su funcién. En primer término, aqui las imagenes del abyecto
abundan a través de la primacia del cuerpo, cuya estructura —completa o mutilada— viene seguida por
todo el despliegue de sus desechos, tales como la sangre, el vOmito, la saliva, el sudor, las ldgrimas y
la carne putrefacta. En los términos que Kristeva emplea la nocién de borde, cuando decimos que en
una pelicula de terror esto y lo otro ‘me cagé de susto’ o ‘me hizo sentir enfermo’, lo que se resalta es
que aquella pelicula es una ‘obra de abyecto’ (esto en su sentido metaférico y literal). Ver un filme de
terror no solo alude al deseo por un placer perverso que nos confronta con lo enfermizo, con
aterradoras imagenes, y que nos llena de terror/deseo por todo lo indiferenciado, sino que ademas,
habiendo ya tomado el placer en lo perverso, sefiala un gusto por vomitar, desechar y expulsar el
abyecto desde la seguridad que la butaca le brinda al espectador.

En segundo lugar, ciertamente que el concepto de borde deviene central para la construccién de lo
monstruoso en la pelicula de terror, pues todo aquello que cruza, o que amenaza con cruzar el limite,
se abyecta. Si bien la naturaleza del borde cambia en relacién a cada pelicula, la funcién de lo
monstruoso se mantiene, trayendo consigo el encuentro entre el orden simbdlico y aquello que
amenaza con su estabilidad. En algunos casos, lo monstruoso se produce al borde entre lo humano y
lo inhumano: El extrafio caso del Dr. Jekyll y Mr. Hyde, El monstruo de la laguna negra (Jack Arnold, 1954),
King Kong (1933, 1973, 2005); o es lo que diferencia a lo mundano de lo sobrenatural, al bien del mal:
Carrie (Brian de Palma, 1976), El Exorcista (Friedkin, 1973), La Profecia (Richard Donner, 1976), El
bebe de Rosemary (Polanski, 1968); en otros casos, lo monstruoso se produce en el limite que separa
a aquellos que aceptan apropiadamente sus roles de género de aquellos que no: Psicosis (Hitchcock,
1960), Vestida para matar (Brian de Palma, 1980), Un reflejo de miedo (William A. Fraker, 1972); o lo
que diferencia entre un deseo sexual normal de uno anémalo: A la caza (William Friedkin, 1980), El
ansia (Tony Scott, 1983), La marca de la pantera (Schrader, 1982).

En cuanto a la formacion del abyecto dentro de los discursos religiosos, es interesante notar que
varios sub-géneros del cine de terror parecen corresponder a estas categorias del abyecto. Por lo
pronto, la sangre como abominacion religiosa se transforma en abyecto para el cine gore: La Matanza
de Texas (Tobe Hooper, 1974); canibalismo, otra forma de aversion religiosa, es central para las meat
movies: La noche de los muertos vivientes (George A. Romero, 1968), Las colinas tienen ojos (Wes

http://2016.1afuga.cl/terror-y-el-monstruo-femenino/783 4 de g



Creed, B.. Terror y el monstruo femenino. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

Craven, 1977); el cuerpo muerto como aversion se vuelve abyecto en las peliculas de guls y de zombis:
El despertar del Diablo (Sam Raimi, 1981), Zombie (Lucio Fulci, 1979); la sangre como objeto tabu
dentro de la religion es crucial tanto para las peliculas de vampiros -El ansia- como para las peliculas
de terror en general: Sardu (Joel M. Reed, 1976); el sacrificio humano como abominacién religiosa
constituye, virtualmente, el abyecto de todo el género y sus desfiguraciones corporales devienen
centrales para las slash movies, particularmente aquellas donde la mujer es acuchillada; la marca o
signo de su “diferencia” e impureza (Psicosis, Vestida para matar).

III

La tercera via por la cual el cine de terror ilustra la operacion del abyecto refiere a la formacién de la
figura materna como abyecto. Kristeva argumenta que todos experimentamos el abyecto en nuestros
primeros intentos por separarnos de la madre. Ella ve la relacién madre-hijo/a como una marcada por
el conflicto: mientras el nifio/a lucha para apartarse, la madre se resiste a dejarlo/a ir. Dada la
inestabilidad de la funcién simbdlica en esta etapa crucial, Kristeva sefiala que el cuerpo maternal se
torna un sitio de deseos conflictivos. “Aqui los impulsos constituyen y se mecen en un extrafio
espacio que sugeriria denominar, siguiendo a Platén (Timeo, 48-53) chora, un receptaculo” (1982,
p.14). La posicién del hijo/a se vuelve incluso mas inestable ya que, al ser retenido por la madre,
termina como un medio para autentificar la existencia de ésta —una existencia que necesita validacion
dada su problemadtica relacion con la esfera simbdlica-.

“Es una violenta y burda separacion, con el riesgo constante de caer nuevamente ante el poder
de los brazos que tanto protegen como sofocan. La madre se ve enfrentada ante el
reconocimiento hacia y desde la esfera simbdlica. Por lo tanto, el problema que encuentra con el
falo representado por su padre o marido no es nada mas que la necesidad de apoyar al futuro
sujeto para abandonar la mansion natural en la que habita”. (1982, p.13)

En su intento por separarse del cuerpo maternal, la madre se abyecta. Es en este proceso que el hijo/a
lucha por emanciparse donde el abyecto deviene “una precondicion para el narcisismo” (1982, p.13).
En el género de terror por ejemplo, y en un contexto donde el padre esta inevitablemente ausente,
vemos una vez mas operar al abyecto como portavoz de la madre al momento en que el infante busca
desvincularse de ella (Psicosis, Carrie, Los Pajaros). En todas estas peliculas, la figura materna se erige
como el monstruo femenino. Al negarse ceder su vinculo con el hijo/a, la madre previene que el
infante pueda aceptar su lugar en el orden simbélico de manera apropiada. Por una parte, envuelto en
el dichoso deseo de mantenerse resguardado por el vinculo materno, y por otra parte, aterrado por la
amenaza de su separacion, para el nifio/a es facil sucumbir ante el placer reconfortante de la relacion
diadica. Kristeva argumenta que todo un dominio de la religion ha pretendido taclear este peligro:

“Es precisamente aqui donde encontramos los rituales de profanacién y sus derivados, los
cuales, basados en la susceptibilidad del abyecto y confluyendo con lo maternal, buscan
simbolizar la otra amenaza para el sujeto: aquella que abruma la mutua relacién, y que conlleva
el riesgo de perder no ya la parte (castracion) sino que la totalidad de este ser viviente. La
funcién de estos rituales religiosos es mantener a raya el miedo del sujeto sobre su propia
identidad, hundiéndolo irremediablemente en el interior de su madre”. (1982, p.64)

¢De qué modo, por consiguiente, las prohibiciones del contacto con la madre son promulgadas e
impuestas? Para responder esta pregunta, Kristeva une las practicas rituales de la profanacién con la
figura materna. Se argumenta que dentro de estas practicas universales, los objetos contaminados
caen en dos categorias: los objetos fecales, que amenazan la identidad desde afuera y los objetos
menstruales, que operan desde el interior.

“Excremento y sus equivalentes (descomposicién, infeccién, enfermedad, cadaver, etc.)
representan un peligro a toda identidad sin proveniencia: el ego amenazado por el no-ego, la
sociedad amenazada desde afuera, la vida por la muerte. La sangre menstrual, por el contrario,
representa el peligro emitido desde adentro de la identidad (social o sexual). Esta ultima
amenaza la relacién entre los sexos dentro del agregado social que, por medio de la
internalizacidn, arriesga la identidad de cada sexo de cara a la diferencia sexual”. (1982, p.71)

Ambas categorias del objeto contaminado recaen en la madre. La figura de la sangre menstrual es
evidente, mientras que la asociacion de los objetos fecales con lo maternal se emplea desde su

http://2016.1afuga.cl/terror-y-el-monstruo-femenino/783 5de9



Creed, B.. Terror y el monstruo femenino. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

experiencia como esfinter. Aqui Kristeva postula que el primer contacto con la autoridad que el sujeto
encuentra es con la figura materna, precisamente al momento en que el nifio/a aprende, en
interaccién con su madre, sobre el cuerpo: su forma, lo limpio y lo sucio, las areas adecuadas e
inadecuadas. Kristeva denomina este proceso como ‘el mapeo primario del cuerpo’, lo que también
llama ‘semidtica’. Ella distingue entre ‘autoridad maternal’ y ‘leyes paternales’:

“Autoridad maternal es la administradora de aquel mapeo sobre la limpieza del ser y el cuerpo
adecuado. Esto se distingue de las leyes paternales dentro de las que, con la fase falica y la
adquisicion del lenguaje, el destino del hombre tomara forma”. (1982, p.72)

En su discusion sobre el sistema de castas de la India y sus rituales de profanacion, Kristeva distingue
entre autoridad maternal y ley paternal, sefialando que el periodo de ‘mapeo del cuerpo limpio y
adecuado’ se caracteriza por el ejercicio de una ‘autoridad sin culpa’, un tiempo en el que ‘la madre y
la naturaleza’ tienden a fusionarse. No sucede lo mismo con su escolta simbodlica, la cual representa y
pone en juego ‘“un universo totalmente diferente de acciones que representa socialmente la
vergiienza, la culpa, la turbacidn, los deseos, etc. —el dominio del falo—“. En el contexto Indio, por
medio de los ritos de profanacién, ambos mundos confluyen armoénicamente. Kristeva alude
especificamente a las practicas de defecacion publica que alli acontecen. Cita a V.S Naipaul quien dice
que nadie menciona “en libros o discursos a aquellas figuras en cuclillas, pues simplemente nadie las
ve”. Si bien la divisién entre el mundo de la madre —universo sin culpa- y el mundo del padre
—universo culposo— en otros contextos sociales podria causar psicosis, Kristeva postula que en la
India, donde se halla una perfecta sociabilizacién, esto no sucede:

“Tal podria ser el caso dado que la fundacién del rito de profanacién adquiere la posicion de un
guion, una barra oblicua que le permite a estos mundos prohibidos e inmundos rozarse
mutuamente, pero sin identificarse necesariamente como tales; como objeto y como ley”.
(1982, p.74)

Imagenes de la sangre, el vomito y la mierda, entre otros, son centrales para lo que
socioculturalmente entendemos como espantoso. Dichas imagenes sefialan un punto de quiebre entre
dos 6rdenes: la autoridad maternal y la ley del padre. Por una parte, los desechos corporales ponen en
riesgo al sujeto ya constituido simbdlicamente —como ‘un todo apropiado.’- Asi, el terror llena tanto
al protagonista del texto como al espectador de la pelicula con disgusto y aversién. Por otra parte,
tales imagenes también aluden a un tiempo donde “la fusién entre madre y naturaleza existia”, un
tiempo en el que ya separados del cuerpo, los desechos corporales no eran vistos como objetos de
vergilenza u ofuscaciéon. En un nivel simbdlico, sus representaciones en el género de terror bien
podrian emplazar el disgusto de la audiencia. Ahora bien, en un plano mds arcaico, la representacion
de los residuos corporales invocan ademds un placer que rompe con el tabt de lo sucio —a veces
referido como el placer por la perversion— y el goce de retornar a un tiempo en el que la relacion
madre-hijo/a estuvo marcada por un ilimitado y placentero juego entre el cuerpo y sus desechos.

Usualmente, el filme moderno de terror también ‘juega’ con la audiencia al saturarla con escenas de
sangre y gore. Dichas acciones, que apuntan deliberadamente a la fragilidad del orden simbélico en el
dominio del cuerpo, no cesan de sefalar el mundo reprimido de la madre. Esto resulta
particularmente evidente en El Exorcista, donde el registro simbdlico personificado por un sacerdote
—padre—, y el mundo pre-simbdlico representado por una mujer poseida por el diablo, chocan
frontalmente en escenas que imprimen la fetidez femenina en un cuerpo putrefacto, forrado de
sangre, orina, excremento y bilis. Surge importante destacar a su vez que quien encarna a la mujer
endemoniada es una muchacha pubescente a punto de menstruar. En una escena por ejemplo, vemos
como el desangrado de sus genitales heridos se mezclan con la sangre menstrual. Esto, precisamente,
nos provee con una de las imagenes claves del terror. En el filme Carrie, el acto mas monstruoso
ocurre al momento en que la pareja se empapa con la sangre del cerdo, la que sirve como simbolo
para denotar la menstruacion. Aqui, a las mujeres se las llama cerdos; ellas ‘sangran como cerdos’,
una sangre que baja por el cuerpo de Carrie en tiempos de intenso placer, tal como el liquido
menstrual corre bajo sus piernas en momentos similarmente placenteros, como cuando disfruta de su
cuerpo en la ducha. En esta pelicula, la sangre femenina y la del cerdo confluyen, apuntando al
horror, la vergiienza y la humillacién. Sin embargo, en Carrie la madre habla por el orden simbdlico,
identificindose con un dominio que ha definido su sexualidad como fuente de todo mal y la
menstruacién como un signo de pecado. Esta obsesiéon con la sangre, y en particular con el cuerpo

http://2016.1afuga.cl/terror-y-el-monstruo-femenino/783 6de9



Creed, B.. Terror y el monstruo femenino. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

sangrante de la mujer tan caracteristica de las peliculas de terror, sugiere que la angustia por la
castracion sea también un tema central del género, particularmente para el sub genero gore. Cuando
el cuerpo femenino es acuchillado y mutilado, no solo se sefiala su propia condicién castrada, sino
que también se le recuerda al hombre su amenaza ante la castracién. En su disfraz de demente, el
hombre promulga en el cuerpo femenino el acto que mds teme; transformar toda su carne en una
gran herida sangrante.

La semiética de Kristeva propone una dimensién pre-lingiiistica del lenguaje vinculada a ciertos
sonidos y tonos que expresan un contacto fisico e instintivo con la figura materna: “esta (dimensi6n)
recae en un significado que no depende de signos lingiiisticos ni tampoco en el orden simbdlico donde
dichos signos son encontrados”. (1982, p.72) Con la entrada del sujeto al mundo que lo separa de la
madre, la figura materna y su autoridad son reprimidas. Kristeva plantea que es funcién de los
rituales de profanacion, especialmente aquellos que refieren a objetos menstruales y fecales, apuntar
el borde entre la autoridad semidtica de la madre y la ley paterno-simbdlica.

“A través del lenguaje, y en un contexto institucional religioso altamente jerarquico, el hombre
alucina con objetos parciales —lo que da cuenta de una diferenciacién arcaica sobre el cuerpo en
vias de formar su ego, que es también su identidad sexual.— La profanacién de la cual estos
ritos nos protegen no es signo ni materia. Dentro de un rito que extrae todo del deseo
depravado, lo profanado es la huella translingiiistica del mas vetusto borde que define la
limpieza del ser y el cuerpo adecuado. En este sentido, si es un objeto que ha sido deshecho, tal
objeto pertenece a lo maternal (...) Por medio de la institucionalidad simbdlica del ritual, esto
es, por medio de sus exclusiones, el objeto parcial se convierte en scription — una inscripcién de
limites que coloca el énfasis no ya en la ley (paternal) sino que en la autoridad (maternal) a
través del mismo orden significante-“. (1982, p.73)

Kristeva postula que la funcién histérica de la religion ha sido purificar el abyecto, pero que con el
advenimiento de estas ‘formas histdricas’ hoy en dia la operacidn religiosa purificadora descansa tan
solo en “la catarsis que, por excelencia, llamamos arte”. (1982, p.17)

“En un mundo donde el Otro ha colapsado, la tarea estética —un descenso en la fundacién del
constructo simbdlico— carga con rastrear los fragiles limites del ser en el lenguaje, un espacio
mas cercano al alba, al insaciable fondo constituido por la represién primaria. A través de esta
experiencia, que sin embargo es gestionada por el Otro, ‘sujeto’ y ‘objeto’ se niegan
mutuamente; ellos colapsan y se confrontan para comenzar de nuevo -inseparables,
contaminados y condenados al borde de lo que es asimilable, pensable: el abyecto-*.
(1982, p.18)

Esto, postulo, es también el proyecto ideoldégico fundamental del género de terror: la purificacion del
abyecto a través de un “descenso en la fundacién del constructo simbdlico”. De esta forma, la pelicula
de terror provoca un choque con el abyecto (el cadaver, los desechos corporales, el monstruo
femenino) para finalmente expulsarlo y redefinir los limites entre lo humano y lo no-humano. Como
un mecanismo moderno que mantiene vigente el ritual de profanacion, la pelicula de terror opera
filtrando el orden simbdlico de todo aquello que amenaza su estabilidad, particularmente a la madre y
todo lo que su universo constituye. Tal como lo planteara Kristeva, esto significa separar la autoridad
maternal de la ley paterna.

Como se mencionara en un comienzo, el principal problema con la teoria de Kristeva es que ésta
puede ser leida en términos prescriptivos mas que descriptivos. Dicho inconveniente se vuelve mas
agudo dado que al hablar de sujeto constituyente, aun cuando Kristeva distinguiera entre la figura
paterna y materna, ella nunca diferencia al nifio/a como hombre o mujer. Obviamente, la experiencia
que la nifia tiene de la chora ® semidtica debe ser diferente a la que experimenta el nifio en relacién al
modo en que se le habla, se le atiende, etc. La madre ya viene organizada como un género que habita
dentro del orden patriarcal, por lo que es consciente de las diferencias entre ‘lo masculino’ y ‘lo
femenino’ en cuanto ha deseos se refiere. Por consiguiente, la madre bien podria vincularse al nifio
con un sentido mas agudo del placer y el orgullo. También es posible que el nifio/a, dependiendo de
su género, pueda encontrar mas o menos dificultoso rechazar a la madre por el padre. Kristeva no
toma en cuenta estas consideraciones, ni tampoco distingue entre el hombre adulto y el sujeto
femenino en relacién a los ritos de profanacion. ¢Cémo, entonces, las mujeres se relacionan con ritos

http://2016.1afuga.cl/terror-y-el-monstruo-femenino/783 7de9



Creed, B.. Terror y el monstruo femenino. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

que recaen tan negativamente sobre ellas —como los ritos de la menstruacién—? ;Cémo mujeres
dentro de un grupo cultural especifico se ven a si mismas en relacién a los tabiis que forman su
funcién reproductora como abyecto? ¢Es posible intervenir en la construccién social de la mujer como
abyecto? ¢O mas bien la relacién del sujeto con el proceso de abyeccidn, tal como se constituye dentro
del lenguaje y la subjetividad, es inmutable? ¢Es acaso la abyeccién de la mujer una precondicién para
la continuacién de la vida social? Kristeva nunca se hace preguntas de este orden, de modo que su
teoria del abyecto bien podria ser interpretada como un pretexto mas para el establecimiento de la
vida social con el costo de sacrificar la igualdad femenina. Por el contrario, si la leyéramos desde una
optica descriptiva, como una que atenta rastrear los origenes de la cultura patriarcal, entonces su
teoria nos proveeria con una hipétesis extremadamente til para investigar la representacion de las
mujeres en las peliculas de terror.

Notas

Sigmund Freud, ‘Fetishism’, On Sexuality, Harmondsworth, Penguin, Pelican Freud Library, vol. 7,
1981, p. 354

2
Joseph Campbell, The Masks of God: Primitive Mythology, New York, Penguin, 1969, p. 73
3

Sigmund Freud, ‘Medusa’s Head’, in James Strachey (ed.) The Standard Edition of the Complete
Psychological Works of Sigmund Freud, vol. 18, London, Hogarth Press, 1964, pp. 273-274.

4

Julia Kristeva, Powers of Horror: An Essay on Abjection, New York, Columbia University Press, 1982.
Todas las citas estaran incluidas en el texto.

5
aquello que
6

Nota del traductor. Para Lacan, el registro simbdlico aparece en el sujeto con la adquisicién del lenguaje
y la emergencia del inconsciente. En su acepcion lacaniana, Creed (via Kristeva) emplea este concepto
para denotar la transicién que el nifio/a experimenta en el estadio del espejo, esto es, durante el
proceso por medio del cual el infante comienza a reconocerse como una totalidad independiente y
separada de su madre.

7
yo
8

Chora es una psicosis experimental de un sujeto en proceso de juicio.

http://2016.1afuga.cl/terror-y-el-monstruo-femenino/783 8deog



Creed, B.. Terror y el monstruo femenino. laFuga, 18, 2016, ISSN: 0718-5316.

Como citar: Creed, B. (2016). Terror y el monstruo femenino, laFuga, 18. [Fecha de consulta: 2026-01-28] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/terror-y-el-monstruo-femenino/783

http://2016.1afuga.cl/terror-y-el-monstruo-femenino/783 9de9g



	Terror y el monstruo femenino
	Una abyección imaginaria
	Notas


