Pinto Veas, I.. Ticio Escobar. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Ticio Escobar

"La contingencia del aparataje conceptual, para mi, es la garantia de una vitalidad
pulsional de los términos"

Por Ivan Pinto Veas

Tags | Arte y politica | Critica cultural | Critica | Estética - Filosofia | Paraguay

Critico de cine, investigador y docente. Doctor en Estudios Latinoamericanos (Universidad de Chile). Licenciado en Estética de la
Universidad Catdlica y de Cine y televisiéon Universidad ARCIS, con estudios de Comunicacién y Cultura (UBA, Buenos Aires). Editor del

sitio http://lafuga.cl, especializado en cine contemporaneo. Director http://elagentecine.cl, sitio de critica de cine y festivales.

Ticio Escobar es curador, profesor, critico de arte y promotor cultural paraguayo. Es uno de los
grandes referentes latinoamericanos en torno a curadoria, arte y cultura popular, planteado siempre
desde una perspectiva movil, critica y anti-esencialista. Fue el curador encargado del area
latinoamericana en la Bienal de Venecia de 2017 y designado secretario de cultura por el presidente
Fernando Lugo para el periodo 2008-2013. Actualmente es el Director del Centro de Artes
Visuales/Museo del Barro. Entre sus libros destacan El mito del arte el mito del pueblo (1987), El arte
fuera de si (2004), Una interpretacion de las artes visuales en Paraguay (2007). Durante el dltimo
afio, Escobar ha estado muy activo, habiendo publicado Aura latente. Estética/ética/politica/técnica (Tinta
Limén, 2021) y Contestaciones. Arte y politica desde América Latina. Textos reunidos de Ticio Escobar:
1982-2021. (Buenos Aires: CLACSO, 2021), ambos textos que revitalizan problemas siempre revisitados
por su escritura, como son las relaciones entre arte, cultura y politica, pensadas desde Sudamérica.
Durante el 2021 pudimos desarrollar esta entrevista que gir6 centralmente en torno a Aura latente.

La justa distancia

Ivan: Bueno, muchas gracias Ticio, un gusto poder hacer la entrevista. Me gustaria centrarme en
Aura latente (2021), ensayo que acabas de sacar por la editorial Tinta Limén. Sé que tu trabajo es
mucho mads extenso que ese libro, me parece que igualmente el libro actualiza y vuelve sobre varias
cosas que venias trabajando desde la década de los ochenta. Otro punto que estd tejido desde el
comienzo en un didlogo permanente con Walter Benjamin, es el tema de la condicién auténoma o
post-auténoma del arte. Algo que esta alrededor de todo el libro y sobre lo cual hay un tira y afloja,
particularmente desde la categoria de representacién o representacion artistica. Me parece también
interesante que no es un libro de “acopio” si no de investigacion y escritura contingente ¢qué
sentias que era necesario decir o enfatizar cuando empezaste a escribir este libro?

Ticio Escobar: El libro esta concebido en términos “modernos”, mdas o menos tradicionales, como
secuencia o historia. Pero en seguida el tema de la autonomia lo veo como un conflicto fundamental
de toda la contemporaneidad, yo me centré ahi. Basicamente, esa autonomia coincide con el aura de
Benjamin. Si la cuestién es que la modernidad habia privilegiado el momento del significante, el
momento de la forma, el momento de la autonomia, esto ya incubaba una paradoja, porque la
modernidad se tensa entre la autonomia, el aura, por una parte, y la utopia por otra. No es solamente
un encierro en el circulo formal-estético, sino también desesperacién por mirar lo que pasa afuera y
actuar sobre eso. Ya esta incubada esa performatividad o ese caracter pragmatico que sella tanto el
arte contemporaneo.

Entonces, ese es un problema fundamental, en dltima instancia, el de la representacion. El arte quiere
desesperadamente anular la instancia de representacion, por lo cual, un signo representa a otro, pero
también la representacion politica. Y por otra parte, no puede simplemente desarmar su aparataje

http://2016.1afuga.cl/ticio-escobar/1105 1de7



Pinto Veas, I.. Ticio Escobar. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

representacional, porque si no cae en la pura facticidad o descripcion de los hechos, o en un lenguaje
despojado de distancia aurdtica o poética, estética, como queramos llamarle. El momento
contemporaneo, en cuanto recusa el orden formal en el fondo lo que esta haciendo es llevar a las
ultimas consecuencias esa contradiccién moderna, con la diferencia de que el pensamiento moderno
vive obsesionado por la contradiccién, mientras lo contemporaneo se solaza en la paradoja. No sé si
se solaza, o por lo menos quita partido de ello, no se asusta mucho con la paradoja.

Bueno, Benjamin fue fundamentalmente paradojal. E1 mismo afio en que él escribia La obra de arte en
la era de la reproductibilidad técnica, la cual recusaba ferozmente el arte, ese mismo afio él se lamentaba
por la pérdida del arte en el cuento popular, en El narrador. Creo que €l era suficientemente sagaz para
no haber cometido la inocencia de no darse cuenta de esa bipolaridad en cuanto a enfoque, eso era un
poco caracteristico del pensamiento de Benjamin. Es cierto, en América Latina prendié fuertisimo, y a
mi me interesa mucho ese momento suyo, porque él plantea esa contradiccién y vive la paradoja en
su propia escritura, no la resuelve, es una dialéctica que no busca conclusién, y que mantiene en
tension ambos términos, enriquece mucho, y también perturba, el pensamiento contemporaneo.

Entonces, para mi, ese momento de la autonomia es donde focalizo todo mi trabajo, porque veo que el
gran problema del arte contemporaneo, la gran paradoja si quiero seguir empleando ese término, es
precisamente cémo puede recusar la representaciéon usandola sin poder salirse de ella, continuamente
tratando de burlar sus limites, burlando el cerco de lo formal, pero en un movimiento in-between,
adentro-afuera continuamente. Ese adentro-afuera marca una posicion del arte que en gran parte se
define como en el limite, entonces una de las cuestiones mas interesantes del arte contemporaneo
ocurre, justamente, en esos momentos en que preguntamos si esto es arte, porque obliga un
cuestionamiento, una argumentacion si se quiere, ¢por qué es arte? Por una parte. Y por la otra,
define la contingencia del arte. Es arte, segin como se lo mire, segiin cémo actie, segiin quienes
lo perciben.

IP: Esta idea del arte como algo contingente o situacional me parece interesante, por que tensiona
estos grandes discursos tipo Danto “El fin de la Historia” o “El fin del arte”, estos discursos de
finitud. Me parece que confrontas eso en una negociacién permanente. Y esta negociacion esta dada
por los contextos, por las situaciones, por los marcos especificos.

Eso me interes6 como estrategia critica, posicionar ese lugar del lector para establecer esos puntos
de una trama, desde la contradiccion, la paradoja, o la performatividad. Me parece que la busqueda
del libro es aproximarse a esa manera de tejer, establecer esa relacién sin renunciar a determinadas
cosas, respecto a lo lo social, lo politico, las culturas populares, que me parece que son parte de la
tradicion viva del pensamiento latinoamericano, por asi ponerlo.

TE: Si, estoy de acuerdo contigo. También ahi hay una apuesta benjaminiana cuando él esta diciendo
“aqui y ahora” en una situacién. En ese sentido, todo el arte contemporaneo es un arte del site specific,
no solo de espacio, si no también de tiempo especifico, de confusién a ese momento de contingencia,
y que obliga a un reposicionamiento continuo de los agentes, de los objetos, una coreografia, una
danza de posiciones.

En ese sentido, me nutrid el pensamiento de Didi-Huberman cuando él entiende como una cuestion
de regulacién de la instancia, ni demasiado cerca, ni demasiado lejos. O sea, ¢como se gradia esa
distancia si Benjamin define el aura como la minima distancia? ¢Cual es la minina distancia? ;Hasta
ddnde acercarse o no? Sin caer una situacién y con una perspectiva basica para que pueda actuar la
mirada en cuanto al deseo. El deseo necesita un distanciamiento del objeto, pero tampoco puede
anular la distancia. Cuando Benjamin plantea la anulacion de la distancia, esta él mismo cayendo en
un movimiento, yo diria, cinico. Pero cinico en el sentido foucaultiana, en el sentido que Foucault
rescata en Epicuro, provocando cierto escandalo para sacudir el tablero, digamoslo asi. Casi es una
reduccion al absurdo, porque anulando la distancia, se anularia el deseo, se anularia esa minima
posibilidad que tiene la retérica, el arte, la poética, todo el aparataje representacional en relacién a
ese objeto. Y eso causa un embrollo fuerte en términos de pensamiento del arte.

Entonces, depende del lugar, de la mirada, ese juego de miradas que conforma o configura la forma,
es el que se da necesariamente en situacién, porque habilita el mecanismo del deseo. Yo pienso que
también hay una misién micropolitica importante, en la medida en que el deseo empieza a tomar un

http://2016.1afuga.cl/ticio-escobar/1105 2de7



Pinto Veas, I.. Ticio Escobar. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

protagonismo, necesariamente debe remitirnos a una situacién de contingencia, porque el deseo no
esta activado en automatico, sino que funciona, es caprichoso, tiene que ver con distancias, objetos,
con inconsciente, eso depende de jugadas y tratamientos especificos, lo cual también entra al
concepto, porque conocer algo, no es lo mismo plantear una situacion de encierro hoy que hace un
afio y medio, tiene otro sentido con la pandemia, significa otra cosa, levanta otras imagenes, un
problema concepto de saber en qué momento estamos hablando de algo, ¢qué despierta? ¢Qué
fantasmas levanta esa situacion?Eso es completamente situacional, coyuntural. O sea, cada vez mas
lejos de un objeto en si que ya tenga propiedades innatas que la hagan una obra de arte, en si. Yo creo
que eso hoy es imposible. Y como dices, eso repercute en la critica, repercute en la manera de ver la
obra, tiene resonancias en todo el circuito de la produccién y de la obra.

En los limites del arte

IP: Un episodio no menor del libro, y que nuevamente articula una posicién, de muy largo plazo, es
como asimilas la dimension de lo politico y del arte politico actual, a propdsito de las revueltas que
vienen ocurriendo y la produccién simbélica que esta saliendo de ahi, esta mezcla de arte y no arte
éen qué desafia a las nociones histéricas de arte y autonomia estas expresiones del malestar?
Expresiones estéticas, manifestaciones artisticas, imagenes, registros ¢COmo se puede pensar ese
campo que se volvi6 urgente de entender?

TE: Justamente, el nombre Aura latente me vino de esas situaciones. Situaciones que identifico muy
fuertemente: el arte politico, el arte indigena, popular. Es decir, si por arte entendemos una serie de
operaciones formales sensibles que apuntan a la intensificacién del sentido, pero mediante una
instancia estético-formal también, llamémosle belleza o como fuere, pero hay un momento de
apariencia a través de la cual se replantean cuestiones del mundo, el mundo en un sentido
heideggeriano, el circulo de significaciones que lo rodean a uno. Puede ser mi casa, mi barrio o el
mundo, en un sentido literal. Pero se han mundializado las significaciones, mas alld de la
globalizacion, se han mundializado a partir de la pandemia.

¢Qué ocurre? En gran parte los movimientos politicos requieren una instancia, no sé si llamarla
artistica, pero si estética, es decir, requieren apelar a apariencias, formas sensibles de comunicar, de
llegar al ptblico que no pasen por la mera exposicién, sino que tengan una instancia formal, incluso
autorreflexiva, de la imagen que hace estética, ya sean canticos, consignas, cuestiones
representacionales, formas performativas, lo que antes se llamaba happening, situaciones que se
producen en el momento, musica, teatro, etc.

Hay una cantidad de cosas que podrian ser entendidas o no como arte, pero que no estan buscando
apelar directamente a constituirse en una forma de arte, sino en cumplir objetivos de reunién, de
hacer llegar las consignas, de sacudir, de movilizar, de desencadenar entusiasmos, de emocionar, de
crear en ese momento efimeras situaciones de “identidad”, identificaciones en torno a un programa
determinado. Esto luego se deshace, pero esos momentos si que pueden ser concebidos o vistos con
caracteristicas poéticas, retdricas, conceptuales, politicas de arte, como para ser consideradas obras
de arte. No tienen en si una propiedad que las haga artisticas, que sean parte de una posicién, un
museo. Pero si tienen un potencial de afectarle a uno, en los sentidos, o una institucionalidad
artistica, las famosas Bienales, estdn continuamente buscando lo producido en manifestaciones, en
marchas, etc, consignas o movimientos que producen un plus que va mds alla y se convierte en un
hecho estético.

Es una forma también de plantarse frente a este problema de la representacion del arte
contemporaneo. JComo puede uno trabajar estéticamente un objeto conservando una distancia con el
objeto real? ¢;Cémo puede, al mismo tiempo, presentarse y representarse? ;Cémo puede mantener
formas suficientemente consistentes con contenidos expresivos muy potentes? En manifestaciones
como la del arte indigena ocurre eso, se plantean formas muy creativas, y aca la palabra creacién
tiene un papel fundamental, en la instancia de creacion de formas.

¢Qué ocurre? Eso replantea una cantidad de significaciones que estan alrededor, que estan en la calle,
en lo que se habla, lo que se teme, lo que se odia, y en lo que se ama. Esta ahi movilizando deseos,
convocando fantasmas, entusiasmos. Realmente, en teoria, si uno quiere mirar una obra de arte asi,
se puede mirar, pero no significa que sea una obra de arte en el sentido tradicional del término. A mi

http://2016.1afuga.cl/ticio-escobar/1105 3de7



Pinto Veas, I.. Ticio Escobar. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

me pasa lo mismo con un ritual indigena, que tiene una potencia en que uno dice “aca hay todo,
coreografia, pintura, canticos”. Hay un plus, un exceso de signo que va mds alla de la pura
comunicacién y tiene que ver con el sentido, con la belleza, con el extravio del signo mismo, que
coincide punto a punto con lo que afuera yo llamaria una obra de arte. Y, sin embargo, hasta qué
punto eso es una obra de arte.

Eso es interesante porque pone también vacilacion el propio concepto de arte tan desmesuradamente,
que en términos logicos mientras mayor tension, menor intensidad y viceversa, hasta que llega un
momento en que arte puede ser cualquier cosa, y eso también es muy bueno. Es mucho mas digno en
términos culturales, a mi me parece, esa etiqueta capaz de ponerse en cualquier cosa, antes que sea
categoria universal que debia cumplir determinados requisitos de forma autoritaria con validez
universal, colonial, logocéntrica, que es el gran arte de tradicion occidental.

El arte se convierte en Fuenteovejuna, que depende de qué digas o cémo lo uses, y eso desconcierta
mucho, pero activa también. Uno puede encontrar en los memes una cuestién con caracteristicas y
cuestiones que tienen una estética determinada, una cuestion conceptual bien filosa. El ridiculo seria
decir que es una obra de arte y me la llevo a mi casa, pero bueno, ocurre también que se los llevan a
su casa, pero quiero decir que obliga a replantear los limites de un término excesivamente grave. De
hecho, hoy continua la tradicion vanguardista ilustrada moderna del arte y sera como el arte letrado,
digamos asi, casi quedd sin nombre, porque casi se puede decir “arte es todo”.

Pero uno no puede decir ¢qué arte? Aca nos pasa lo mismo con este problema, porque tenemos el arte
popular, el arte indigena, el arte contemporaneo. Pero lo que pasa es que el arte indigena es
contemporaneo, el popular también, entonces, ¢;como se llama eso? Deben usar apellidos poco
prestigiosos como arte ilustrado, arte de vanguardia, son todas palabras sospechas hoy. Entonces, ese
arte queda un poco también sin nombre, pero se sigue produciendo, sigue actuando en confluencia a
una serie de formas. Entonces, hay un panorama que es enormemente variado, y es interesante cémo
se pueden ir trazando diagramas expositivos, en esa variedad, que rompen las cartografias
institucionales del arte. Las bienales, las galerias, estdn continuamente obligadas a reformular sus
cartografias, nuevas topologias que se deslizan y no tienen centros claros. Eso para mi produce un
fundamento interesante para lo que hoy puede llamarse arte.

IP: Otro de los temas que estd en el libro vuelve sobre tu libro EI mito del arte y el mito del pueblo
(1987). Aqui vuelves a la categoria pueblo, para establecer una estrategia situacional. Sintomatizas
una serie de cosas, por ejemplo, hay cuestiones de este arte politico donde la categoria vuelve, vuelve
el pueblo épico, militante. Pero en realidad, ti dices, hay que observar esto desde otro angulo,
nuevamente la cuestion de la situacion. Me parece importante la inflexion con la categoria ¢qué
condiciones propondrias para la cuestién del pueblo en la discusion actual?

TE: Pienso que una de las cuestiones politicas mas importantes en el pensamiento contemporaneo es
la crisis de las categorias universales, globocéntricas, planteadas desde una posicién colonial,
heteropatriarcal, todas las malas palabras que generalmente unidas a la categorizacion universal.
Ocurre eso que te decia, los grandes discursos, el quiebre de una cantidad de cuestiones. Entonces, el
tema es que, una vez quitado o por lo menos cuestionado ese andamiaje universal, y universal, con
pretensiones de validez, segiin la perspectiva hegemoénica, tiene mucho que ver también el
pensamiento decolonial, el pensamiento feminista, el planteamiento de micropolitica, el pensamiento
queer, y una serie de de ideas que estan cuestionando la validez universal de ciertas categorias.

Entonces, ¢qué ocurre? Que los grandes nombres que han sido erigidos casi totémicamente, como el
pueblo, la nacién, el arte, la comunidad, una serie de cuestiones, se han visto desprestigiadas en
cuanto categorias universales. Pero yo creo que, planteados en otra clave, puesto en contingencia, si
se quiere deconstruido, al menos como yo planteo ese término, es decir, no vinculados con conceptos
que tienen una verdad de por si, como el arte, son cuestiones que tienen que ser recuperadas,
recuperadas por la izquierda, por el movimiento progresista, las lecturas criticas. No tienen por qué
perderse ciertos grandes nombres. Pero ahi, en el momento en que se lo somete a la contingencia y la
situacién, hay que estar aclarando continuamente de que estamos hablando. Es un ejercicio
interesante casi de recodificacién continua, que a su vez va deviniendo otro en medida que se habla de
eso mismo. Esa contingencia del aparataje conceptual, para mi, es la garantia de una vitalidad
pulsional de los términos.

http://2016.1afuga.cl/ticio-escobar/1105 4 de7



Pinto Veas, I.. Ticio Escobar. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

Entonces, yo un poco juego a decir que vamos a dar ciertos tips para hablar de pueblo, no usar
mayuscula, usar siempre plural, con adjetivo, basandome en Badiou, en Didi-Huberman, mutando un
poco. Cuando Laclau habla de pueblo en La razén populista, y la palabra populista misma tiene
distintos matices cuando se habla de los gobiernos progresistas que hace mas de 10 afios tienen el
poder en América Latina, generalmente se habla de populismo y quienes lo hacen lo usan en un
sentido afirmativo, casi en el sentido de Laclau de una modalidad de lo popular, pero habria
que aclarar.

A mi muchas veces me critican cuando hablo de arte popular, ¢qué es lo popular? Bueno, popular para
mi designa eso, que es discutible. Muchisimas cosas se han quedado sin nombre, y eso es muy
interesante en un orden simbdlico avaro de la fijeza de los nombres. Entonces, es un momento de
desconcierto, un momento poco riguroso, si se quiere, desde el momento en que se estd situando.
Desde el momento en que se discute que un concepto aprese un contenido sustancial, cuando hay casi
una querella de los universales, los binaristas y los no binaristas, el concepto no tiene una sustancia,
eso se inventa para entender este despelote que nos rodea, pero no son aparatos conceptuales que
tengan una validez fuera de su episteme o su uso. Por supuesto, eso supone cierta fijeza en los
ambitos de codificacion, pero estdn continuamente en movimiento.

IP: Bien, en realidad, solamente subrayar una palabra que has mencionado que me parece que esta
muy presente en este texto y en todas las cosas que estd sefialando ahora, que tiene que ver con la
activacion de lo performativo. Yo creo que lo performativo estd también una dimension como de
promesa, hay algo con lo irrealizado, lo performativo también es una suerte de limite del lenguaje
que a la vez produce cosas. Creo que en el libro estd presente esa incompletud, ese deseo
de performatividad.

TE: Bueno, para mi la performatividad es una consecuencia de la critica de la autonomia. Si la
autonomia esta preocupada en que casi los signos funcionen en circuitos cerrados, y aspiren a mirar y
transformar la realidad a través del lenguaje. Un lenguaje que se vuelve contra si y crea fisuras en las
cuales pueda mirarse de lo afuera y como se transformaria eso afuera a través del arte. Es la gran
pregunta que queda, un poco inocentemente, legada también por la modernidad, que no es que le
importara el puro hermetismo de la circularidad estético-formal, sino que queria con eso transformar
el mundo.

El arte contempordneo tiene preocupacién continuamente a saltar, mds alla del circulo de la
representacion, y plantearse qué pasa con estas imagenes. ;Qué efecto tienen? De ese punto de vista,
casi tomando el circulo de Peirce, las relaciones signos con signos, configurar lo sintdctico, una
cuestién muy elemental de signo, de lo semantico, del signo con sus usos, lo pragmadtica, yo jugando
con esos términos y basandome en esa atrevida apropiacion de conceptos, lo moderno podria ser
situado en lo sintdctico, le interesa la sintaxis, el engranaje de los signos formando lenguaje. Al arte
tradicional le interesaria mas lo semantico, es decir, qué representa cada cosa, y al arte
contemporaneo mas lo pragmatico, qué efectos tienen esos signos. Lo pragmatico es lo performativo,
es pragmatico en ese sentido. Por supuesto que los tres momentos deben existir en toda forma de
arte, desde neandertal hasta el dia de hoy, si no no se produce esa chispita loca que llamamos arte,
que no sabemos bien qué es, pero si que hay una preocupacién por los efectos.

Ivén: Escuchandote no puedo dejar de pensar en tu extensa actividad como gestor y constructor de la
vida institucional donde has estado activo también. Y también la cuestion de la mirada
latinoamericana. Latinoamericana entendida como la contaminacién, hibridacién si quieres,
podemos discutir....el problema es lo que hace, la posibilidad cultural para desarmar las categorias
representacionales, pero también politicas, culturales, que tienen una serie de cosas para pensar. Lo
que queria preguntar es, justamente, en esa potencia que ves y observas.

Por otro lado ¢qué hacer con lo otro? Con lo regresivo en términos de los discursos politicos. El
panorama del debate cultural, académico, vuelve a en un sentido muy estructurado, pero también
ves agendas, ves a los medios en su discurso de idea de arte donde se naturalizan determinadas
ideas. Aca existe un suplemento historico, que es el inico que quedé en pie después de la democracia
liberal, que es Artes y Letras. Es lo iinico que quedo en pie de suplementos culturales masivos, todo el
resto lo echaron para abajo. T lo lees y es un ataque cultural semana a semana. Entonces, ¢c6mo
generar estos lugares nuevos para repensar un poco desde cero el problema? Porque me parece que

http://2016.1afuga.cl/ticio-escobar/1105 5de7



Pinto Veas, I.. Ticio Escobar. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

eso también estd en el libro y en tu planteo, un poco, “pensemos desde cero el problema,
desarmemos y generemos otras formas de institucionalidad, rearmemos los sujetos, las agencias,
los discursos, la idea del arte indigena sacarla de su lugar, pensarla en lo contemporaneo, sacar el
lugar de la cultura popular para contaminarlo con otra dimensién, o lo politico”. Esa idea
contaminacién me parece que es muy necesaria, no solamente para la critica, si no para todo el
ambito institucional, artistico, en fin. Sé que has sido muy activista, muy militante, de esas
memorias politicas subversivas,. Sé que no es una pregunta, sino un comentario muy general que
apunta a una dimension mas contextual latinoamericana hoy, estas herencias, esta posibilidad del
pensamiento critico con respecto a reorganizar las estructuras que constantemente estan indicando
que hay una sola forma de entenderlo, ese es el problema.

TE: Bueno, tres cosas. Primero, si, también entiendo lo latinoamericano en un sentido pragmatico. No
creo que exista una esencia latinoamericana traducible en ese término. En algin momento, el
constructo politico que conviene usar y define una cantidad de notas comunes, en cuanto traducido a
dimensiones politicas, qué se yo, podrian ser los movimientos interesantisimos feministas, trans,
ecologistas contra Bolsonaro, por citar lo peor que puede ser citado. Entonces, hay una realidad
contradictoria y bullente, y conviene trazar mas que una topografia de lo que podria ser América
Latina, vuelve a aparecer ese término en un tiempo en que el concepto América Latina se habia
cosificado, fetichizado, convertido en una roca. Y bueno, al discutir eso, recuperamos, dentro de todo,
arte, pueblo, democracia, al fin y al cabo, qué significa la democracia en un contexto y qué significa
en otro. También recuperamos esos momentos y como entendemos lo latinoamericano en
otro sentido.

Ayer estaba presentando un libro de Claudio Correa, y una de las cuestiones que mas me interesaba
era como determinadas palabras como libertad, igualdad y fraternidad resonaban distinto en escenas
diferentes, porque al momento en que no tiene una esencia absoluta cémo se pretende asignarle, se
deslizan de posiciones, y bueno, la libertad puede ser aspiracién o derechamente singularidad, la
igualdad, equidad, la fraternidad, solidaridad, en fin, podemos darle distintas situaciones. Pasa algo
similar con Latinoamérica.

En cuanto a la cuestion de la puja continua, yo creo que, por una parte, la emergencia de un nuevo
conservadurismo que, en parte, fuertemente colonial, casi fascistoide que emerge como alternativa al
neoliberalismo, radicaliza muchisimo las posiciones. Hace unos afios la cuestién habria llegado a un
término medio mas blando, mas suave, politicamente correcto. Ahora hay una cuestion que las
ideologias se han desenmascarado, en un sentido de lo hegemoénico, un Trump te puede decir y
demostrarse como es, y el monstruo de Bolsonaro también. ¢Y qué pasa? Todo el
neoconservadurismo, la nueva derechizacién de sectores politicos conduce a una polarizacion que, en
teoria, estd en las antipodas de un mundo que estd mas alld de las polarizaciones, y que ha llegado a
negociaciones continuas. Entonces, eso es una contradiccion fuerte que uno tiene que pronto, qué sé
yo, los derechos a la opcion sexual diferente se han ganado, inmensa conquista, al mismo tiempo que
estan enormemente atacados, se estan endureciendo posiciones en torno a eso. Se radicaliza mucho la
cuestién. Habria que ver hasta qué punto el término negociacién, que fue la gran palabra hasta la
década pasada, tendria que ser cambiada por otro tipo de confrontaciones, litigios, no sé. Realmente
plantea una situacion.

Otra cuestion es que la propia situacién de la pandemia con la crisis y el fracaso, no sé si fracaso, pero
por lo menos, la responsabilidad que tiene un modelo capitalista financiarizado, globalizado en este
caos que es el mundo actualmente. Permite una apelacién desesperada a nuevas categorias, nuevas
formas de pensamiento, todo el tiempo decimos que tenemos que reimaginarnos, reinventarnos,
reconstruir nuestros contornos. Eso habilita una escena, pero también apela muchisimo a la
imaginacion y a no ceflirnos a los canones eurooccidentales, y también es algo que ocurre en Europa,
en Estados Unidos, no es una cuestiéon geografica en el sur y en el norte otra, sino que atraviesa
también esos limites y hay como un permiso para pensar y tomar, y reinventar. Esto, evidentemente,
un modelo binarista de concebir el mundo, espiritu-materia, ser humano-naturaleza, hombre-mujer,
lo que sea, evidentemente ha fracasado, o esta fracasando y nos ha llevado a esto. Por supuesto, son
procesos larguisimos donde lo viejo no se termina de ir ni lo nuevo de llegar. Eso es, precisamente, el
concepto de crisis que estamos viendo.

http://2016.1afuga.cl/ticio-escobar/1105 6de7



Pinto Veas, I.. Ticio Escobar. laFuga, 26, 2022, ISSN: 0718-5316.

Y por ultimo, una cuestion, creo, hay un movimiento importante para pensar el concepto de latencia,
que dice no es que han fracasado movimientos anteriores y que se ha perdido, si no que eso queda
latente. El surgimiento de las manifestaciones que hubo en Chile, que hubo en Paraguay, que hubo en
Perd, estaba latente, han transformado potencias que se han reactivado en otra escena. Si no hubiera
existido eso, no digo que no hubiera existido lo otro. Se alimenta mucho de la savia de aquello que ha
estado germinando que son, nuevamente Benjamin, los actos revolucionarios son germen de futuro.
No solamente lo que se hace ahora, sino que, usando una palabra vieja, se hereda para que pueda ser
repotenciado posteriormente. El poder politico también esta entendido como poder, como poder
hacer, como potenciar. No es una cuestion que se haya perdido en ese pasado, que alguna vez adquirié
un sentido muy militante, muy subversivo en el cual yo mismo he trabajado muy fuertemente, en
movimientos altamente subversivos. Ese esfuerzo siento que permanece y reemerge con otro nombre,
con otras situaciones cambiadas, por supuesto, pero no creo que eso se haya perdido en términos
histéricos. Por ahi pasa mi optimismo.

Como citar: Pinto Veas, I. (2022). Ticio Escobar, laFuga, 26. [Fecha de consulta: 2026-01-28] Disponible en:

http://2016.1afuga.cl/ticio-escobar/1105

http://2016.1afuga.cl/ticio-escobar/1105 7de7



	Ticio Escobar
	"La contingencia del aparataje conceptual, para mí, es la garantía de una vitalidad pulsional de los términos"


