Gattds, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

laFuga

Un cine-monstruo para un territorio monstruoso

Un analisis de dos audiovisuales sobre la Patagonia chilena

Por Maia Gattas Vargas

Tags | Cine documental | Cine ensayo | Representaciones sociales | Comunicacion- Semiética |
Disciplinas Sociales: | Estudios visuales | Argentina | Chile

1986, Argentina. Es licenciada en Ciencias de la Comunicacién (UBA) y es doctoranda en Arte Contempordneo Latinoamericano (UNLP)
con una beca doctoral de CONICET. Trabaja en el Instituto IIDyPCA, Bariloche, investigando sobre la representacién del paisaje

patagonico en el cine, video-arte y la fotografia contemporaneos.

Resumen:

En este trabajo nos proponemos indagar sobre la construccién audiovisual del territorio patagénico
chileno el cual, en tanto espacio fronterizo, posee una identidad abierta, monstruosa. Analizaremos
cémo se retrata este territorio en dos ejemplos del cine contemporaneo chileno: El Botén de ndcar de
Patricio Guzman (2015) y El viento sabe que vuelvo a casa de José Luis Torres Leiva (2016). Siguiendo a
Jean-Louise Comolli consideramos que “El cine nacié monstruoso. Un arte impuro, decia Bazin.”
(Comolli, 2007, p. 211) entendemos a estos documentales/ensayo como una forma monstruosa de
representar un territorio que es, a su vez, monstruoso.

Introduccién: consideraciones para una Historia de las representaciones de la Patagonia como
territorio de frontera

En este trabajo nos proponemos analizar el territorio de la Patagonia chilena en tanto frontera,
partiendo de la hipétesis de que, en su conformacién, los Estados-Nacién han delimitado una
frontera politica que ha sido construida con ayuda del arte institucional (mapas, graficos, fotografias,
videos institucionales, etc.). Se propone una particular construccion del paisaje, que tiene sus
estéticas dominantes: el Naturalismo y el Cientificismo, estos implican la posicion estético-politica de
la neutralidad y objetividad. A estas légicas subyace una concepcion filoséfica de la naturaleza como
otredad, como objeto y como recurso. Pero, a partir de los afios setenta, acontece un cuestionamiento
y una critica de esta forma de representar, los postulados de la Geografia Critica crean un nuevo
marco tedrico conceptual y metodolégico que abre el camino para generar nuevas estéticas, entre
ellas consideramos que esta la del cine documental-ensayo, al cual consideraremos como un género
monstruoso. Dentro de esta corriente tomaremos dos peliculas de la actualidad que retratan la
Patagonia chilena, para a través de ellas, analizar las diferencias respecto al arte institucional en
tanto al modo de construir dicho territorio.

Consideramos que en el proceso de representacién tenemos distintas etapas, una primera puede ser el
vinculo entre el territorio y/o la naturaleza como entidades sin la mediacion cultural (si es que acaso
esto sea posible), las cuales posteriormente, segiin qué cultura las analice, seran convertidos en
paisaje. Para George Simmel, el proceso por el cual la naturaleza se convierte en paisaje implica
recortar una parte del continuo indivisible que es la naturaleza, y es por esa misma via que deja de ser
natural. “La naturaleza, que en su ser y sentido profundo nada sabe de individualidad, es
reconstruida por la mirada del hombre que divide y que conforma lo dividido en unidades aisladas en
la correspondiente individualidad -que llamamos- paisaje” (Simmel, 1996, p.370). Es decir, es la
operacién de diseccién e individuacién lo que caracteriza al paisaje en oposicién a la naturaleza. Y este

http://2016.1afuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 1de10



Gattds, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

paisaje es muchas veces entendido o confundido con ella. Es decir, en esta construccion hay una
violencia sobre la naturaleza y una mitificacion y naturalizacién de la misma.

La construccion de la Historia no sélo se hace con relatos, con palabras, sino que también (y a veces
fundamentalmente) se hace con imagenes. El historiador Peter Burke (2001) propone considerar a la
imagen con la misma jerarquia que otras fuentes comtinmente utilizadas por los historiadores. Las
imégenes son objetos “a través de los cuales podemos leer las estructuras de pensamiento y
representacion de determinada época” (Burke, 2001, p.13). En este sentido consideramos la
importancia de analizar las imagenes que retratan el territorio de la Patagonia argentino-chilena a
través del tiempo, ya que de ellas se puede desprender la construccion politica que se hace del paisaje.
Haciendo un relevamiento de las representaciones dominantes sobre este territorio, es clara la
predominancia que se da por aquellas formas estéticas provenientes de las primeras exploraciones
europeas: desde Fernando Magallanes en el siglo XVI, pasando por FitzRoy y Darwin, lo que vemos es
un recorrido que va desde lo monstruoso a la idea de la ciencia neutral. Es en este periodo donde
aparecen los dibujos de Diego Gutiérrez en el mapa realizado en la exploracion del espaiiol Fernando
Magallanes de 1562. Los patagones son retratados como gigantes caminando sobre el mapa, es la
primera vez que el territorio patagdnico aparece en un mapa europeo. En esta instancia inicial
aparece la figura del monstruo para retratar la otredad. Lo desconocido, que atn no tiene forma
definida, categoria, es puesto en una zona no-humana, frontera con lo animal. El “nuevo” paisaje
“descubierto” y sus habitantes son registrados, definidos, representados.

El proceso de colonialismo en América es acompaiiado por el dominio de determinadas estéticas,
dentro de ellas puede considerarse al Naturalismo moderno. Este posee una fuerte influencia sobre las
primeras exploraciones en el territorio patagénico. La corriente estético-filoséfica del naturalismo
sostiene que la naturaleza estd formada por la totalidad de las realidades fisicas existentes y, por lo
tanto, es el origen tinico y absoluto de lo real. De este modo, se destaca a la naturaleza como el primer
principio de la realidad, no existiria realidad posible por fuera de los limites de ella. La doctrina
aristotélica del arte como mimesis de la naturaleza puede verse precisamente como una primera forma
de naturalismo. La concepcién naturalista crea imagenes descriptivas, el dibujo que un botanico hace
de una hoja constituye un andlisis de la misma. Pero debemos considerar que la idea misma de
Naturaleza es ya mitoldgica. Los valores estéticos naturales son objetivos pero no son caracteristicas
absolutas de la Naturaleza, sino que forman parte del espacio antropoldgico. La concepcion
—cultural- sobre la naturaleza choca entre las visiones de los colonizadores y los colonizados

A esa primera forma de representacion literalmente monstruosa de Magallanes y Gutiérrez, la
continda el dominio del mandato de figuracién y mimetismo que sobreviene en los afios posteriores
con los naturalistas, que son al mismo tiempo cientificos-dibujantes. El dibujo juega un rol central
como herramienta para conocer, inventariar y difundir la América postcolonial. Alexander Von
Humboldt y Aimé Bonpland en Centroamérica, Charles Darwin y FitzRoy en el sur son algunos de sus
maximos representantes. Alli, la creencia en el valor de la descripcién técnica y la posibilidad de que
el humano narre a la naturaleza objetivamente. Se comienzan a coleccionar especies con un fin de
posesion, control y entendimiento. La existencia de los herbarios, atlas, islarios, y botanicos son un
claro ejemplo de esto. Explorar lo desconocido, poseer para conocer, conocer para poseer. Estas ideas,
amparadas por el colonialismo y el cientificismo, son las que van influenciar a las primeras
representaciones del paisaje patagonico, incluso al interior de los paises que lo componen.
Encontramos algunos ejemplos de esta estética en Chile, como el Atlas de la Historia Fisica y Politica de
Chile realizado por el naturalista francés Claudio Gay (1854) y el Atlas de la Geografia Fisica de la
Reptiblica de Chile del gedlogo francés Amado Pissis (1875), ambos fueron contratados por el gobierno
chileno para tal fin y sus obras son consideradas como piezas fundamentales de la cultura nacional.
Dentro de Argentina estd el caso del ornitélogo Guillermo Hudson con su libro Dias de ocio en la
Patagonia (1870).

Toda imagen singular evoca un universo de imdagenes. Siempre que vemos una imagen vemos una
parte de una totalidad ausente. Las imdgenes engendran otras imdagenes, crean herencias.
Consideraremos aqui la estrategia metodoldgica propuesta por el historiador de arte Aby Warburg
quien, con su proyecto de Atlas Mnemosyne propone tomar las imagenes como constelacion. Para el
filésofo Giorgio Agamben, el valor de su propuesta radica en que consigue “transformar la imagen
(...) en un elemento decididamente histdrico y dindmico” (Agamben, 2001, p.51). Su concepcién de la
imagen es considerarla como un fotograma de una pelicula perdida e invisible. Esta nociéon dinamica

http://2016.1afuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 2de10



Gattds, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

de la imagen nos lleva a reflexionar sobre esta posible historia de las representaciones de la
Patagonia: podemos pensar en tramas de influencias, Magallanes y Gutiérrez nos llevan a Von
Humboldt y Bondplan, que engendran a Darwin y FitzRoy, y posteriormente a Gay, Pissis y Hudson.
Cadenas de iméagenes que se invocan, todas ellas fruto de la unién entre Ciencia, Estética y Conquista.
Una gran constelacién de relaciones, dentro de la cual se encuentran también aquellas imagenes que
no salieron nunca a la luz, aquellas que no fueron dominantes o fueron desestimadas. Estas son las
que se retoman en los films que analizaremos mas adelante.

Para la concepcidn de la época la ciencia es belleza, y la idea de belleza del momento es el equilibrio,
lo medido, lo apolineo que definié Nietzsche en El origen de la tragedia (2012). Lo europeo como
paradigma y grado cero desde donde mirar. Con el Naturalismo aparece una voluntad taxonémica de
aprehender la desmesura del Nuevo Mundo: medir, cuantificar, enumerar, diseccionar, analizar y
catalogar son algunas de las operaciones principales que se establecen a la hora de vincularse con el
“nuevo” paisaje. El mandato cientificista de la modernidad, -representado por Francis Bacon y su
erradicacion de la experiencia como parte misma del proceso cientifico- generan un dilema y
contradiccion en estos exploradores quienes, por un lado, poseen una visiéon romantica de la (nueva)
naturaleza, como escribia Darwin en su diario respecto de Von Humboldt, donde observaba esa rara
unién de “poesia con ciencia”, pero, al mismo tiempo, con la exigencia de dominar ese universo
cadtico y poético y convertirlo en paisaje apropiable, reconocible. Romanticismo y cientificismo
ilustrado conviven como pulsiones opuestas que se retroalimentan. Aunque parezcan antagdnicas,
ambas son funcionales a los objetivos coloniales. La naturaleza de América se representa exdtica,
salvajemente bella, América india, otra, y en este sentido, monstruosa. ! Pero la idea de
monstruosidad, también estd presente en el cientificismo. “El suefio de la razén produce monstruos”
advertia en el mismo periodo el pintor Francisco Goya en su grabado de la serie Caprichos de 1799. El
humanismo y cientificismo, son una negacién del aspecto monstruoso que, al mismo tiempo, genera
nuevos monstruos. 2 Se pretende esconder los monstruos que nos constituyen, pero éstos, tarde o
temprano, emergen.

La concepcion misma de lo monstruoso cambia histéricamente. Desde una genealogia del término,
Andrea Torrano (2009) nos muestra como lo monstruoso se puede inferir el sefialamiento de una
ruptura, una transgresion o una excepcion a la normalidad y a la norma. Torrano indica que en lo
monstruoso hay dos valoraciones que se entrecruzan: por un lado lo estético y por otro, lo moral.
Retoma de Michel Foucault dos claves para reconocerla monstruosidad, desde la Edad Media al siglo
XVIII se considera incluido en esa categoria a todo aquello que viola la naturaleza y la normativa, es
decir que biologia y ley se reconocen atacadas desde una ruptura que transgrede limites en ambos
ambitos. Desde el siglo XVIII, lo monstruoso apela al comportamiento y a las desviaciones, tomando
un cariz moral que se vincula con ciertos tipos de criminalidad, particularmente la criminalidad
politica forma parte de los desérdenes de lo monstruoso. En el siglo XIX, el término se liga con la
anormalidad, pero arrastra el caracter politico disruptivo precedente como riesgo de esa
monstruosidad. El proyecto colonial, ilustrado, cientifico construye en América una naturaleza y una
cultura monstruosas, riesgosas, que deben encajar estética y moralmente en los parametros de los
colonizadores, y estar disponibles para ser civilizadas y explotadas. Con el ingreso en imaginario del
Viejo Mundo, la aparicién de la Patagonia en los mapas, de sus especies en el diccionario de ciencias
naturales, se da el inicio de una nueva etapa, donde las representaciones se condensan y establecen.

En el mismo sentido, Etiene Balibar considera que “las fronteras son instituciones histéricas: su
definicion juridica y su funcidon politica, que determinan las modalidades de su trazado, de su
reconocimiento, de su franqueo, con sus ritos y formalidades prescritas en puntos de pasaje
determinados, han sido ya transformadas muchas veces en el curso de la historia” (Balibar, 2005,
p.7). Es decir, van cambiando segun el proceso histérico. Esto se ve claramente en la definicién de la
frontera entre Argentina y Chile que tuvo distintas etapas, negociaciones y modificaciones a lo largo
del tiempo. Uno de los momentos claves para pensar la redefinicion de la frontera patagénica es la
fundacion de los Parques Nacionales en ambos paises que, luego de varias aproximaciones, se
consolida en la década del treinta. 3

Cartografias heterotdpicas: Patagonia en revision, una mirada a través del cine-monstruo

http://2016.1afuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 3de 10



Gattds, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

Realizaremos un salto temporal ya que consideramos que es a partir de los afios sesenta y setenta con
la geografia histérica, humana y critica, representada por autores como Brian Harley o Denis
Cosgrove, cuando se comienza a poner en crisis el cientificismo y la objetividad en las ciencias
humanas y las historias oficiales, lo cual habilita que se revisen las nociones de ‘“naturaleza”,
“paisaje”, “mapa”, “frontera”, —entre otras— como entidades cerradas e inmutables. A la luz de este
replanteo, es que revisaremos las definiciones audiovisuales del territorio de la Patagonia chilena
tomando como casos dos ejemplos del cine contemporaneo: El botén de ndcar (2015) del cineasta
chileno Patricio Guzman vy El viento sabe que vuelvo a casa (2016) de José Luis Torres Leiva. A través de
ellos buscamos respondernos: ¢Hay una identidad patagénica comun que trasciende los limites y
diferencias marcados por los Estados? ¢;Hay una identidad de frontera que constituye a ambos paises?
¢Puede el arte dar cuenta de estas identidades? ¢Se puede, desde el campo del arte, definir un paisaje
otro, por fuera de sus limites nacionales y las caracteristicas adjudicadas desde lo institucional? Y en
ese movimiento (pueden plantear otros modos de vinculo con la naturaleza, otras definiciones de
territorio, de frontera en tanto identidad monstruosa, hibrida?

Los artistas cinematograficos seleccionados, han retratado la regién patagonica de un modo poético,
ensayistico. Creemos que, de este modo, contintian parte de este legado de la geografia critica,
discutiendo tanto el contenido de la representacion, de las historias oficiales de los Estados, como la
forma misma de representar, discutiendo asi la estética de la neutralidad y objetividad propuesta
desde las instituciones.

Las fronteras son espacios donde se condensa la monstruosidad propia de los territorios: lo hibrido, lo
negociable y mévil, lo que se redefine. Siguiendo a Michel Foucault consideramos que los paisajes de
frontera son, especialmente, heterotdpicos y por lo tanto son un “contra-espacio”, ya que evidencian
la convencién y arbitrariedad. “Por lo general, la heterotopia tiene como regla yuxtaponer en un lugar
real varios espacios que normalmente serian, o deberian ser incompatibles” (Foucault, 2010, p.437).
Una identidad que se resiste a ser cerrada, una identidad contaminada y en tension constante.

¢Qué nombra la Patagonia? ¢Caracteristicas geograficas, humanas? ¢Qué es lo que une esos
territorios? Teniendo en cuenta que la Patagonia es una regién que trasciende los limites politicos y
contiene tanto Argentina como Chile. Nos adentramos entonces en un objeto de estudio que esta
definido principalmente por su paisaje, pero a la misma vez Patagonia es plural, también en su
geografia, ya que contiene los variados paisajes de bosque, montaiia, lago, desierto, estepa, mar -y
por supuesto, poblados, ciudades, los humanos que alli habitan—. Desde el Oeste, el mar Pacifico se
convierte en selva, humedad, volcanes, termas, y la cordillera, considerada como una “frontera
natural”, “frontera geografica” que cambia el clima, aisla, protege, separa y une, segln se quiera.
Bosques y lagos, estepa y al Este el mar Atlantico. La Patagonia contiene dentro de si todas estas
geografias y dos paises. Pero es uno el paisaje que se nos suele aparecer cuando nombramos la
Patagonia, hay imagenes hegemonicas. Esa hegemonia no se mide en kilémetros, en tamafio, sino
que es la dominancia del poder politico y econdmico, el paisaje mas turistico, mdas “bello” es el
mas rentable.

Como ya dijimos, la valoracién del paisaje esta mediada por consideraciones sociales y politicas.
Varios autores coinciden que, en la construccion histérica de la Patagonia, a pesar de ser un territorio
fronterizo, prevalece una mirada esencialista sobra la naturaleza y las identidades (Diegues 2005,
Navarro Floria, 2007, entre otros). Han dominado ciertas visiones entre las cuales podemos destacar
la predominancia de su caracter de “belleza natural”, “paisaje imponente” por sobre el
reconocimiento a las poblaciones. Estas visiones se asientan sobre el suelo de la historia tragica de los
genocidios de los pueblos originarios habitantes de la Patagonia. En el caso chileno se realizé la
denominada “Ocupacién” o “Pacificacion” de la Araucania (1861-1883), que fue llevada adelante por
Cornelio Saavedra Rodriguez. En el caso argentino con la llamada “Campafia del desierto”
(1878-1885), comandada por el general Julio Argentino Roca, que fue el que habilité la integracion
tardia de la Patagonia al territorio nacional argentino.

Nos enfrentamos siempre con la misma paradoja: necesitamos nombrar y definir, acotar y limitar,
cerrar una identidad, abstraer, pero las diferencias nos desbordan, se nos escapan. No hay una sola
Patagonia. Las nombramos, las definimos, es una necesidad ontoldgica y gnoseoldgica, no podemos
no hacerlo, pero tampoco podemos pasar por alto que las cosas no responden a sus nombres. Las
palabras, son sélo un modo de representar a los objetos. Las imdgenes operan por repeticiéon e

http://2016.1afuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 4 de 10



Gattds, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

insistencia. Se condensa asi un imaginario del paisaje que prevalece ante otros. El imaginario del
paisaje patagdnico responde a la necesidad de visualizar qué es ese territorio inabarcable.

Hay algunos planteos fundamentales de la Geografia histdrica critica que nos resultan utiles para
redefinir esta identidad territorial. Esta disciplina se propone el estudio de las geografias del pasado,
realizado siempre desde el presente, desde una concepcién actual de la geografia. Para el gedgrafo
Brian Harley (2005) vivimos dentro de la “cultura de la técnica”, realiza un replanteamiento sobre la
identidad de los mapas. Este autor nos advierte que para los cartégrafos lo que esta valorizado es la
ética de la precision y el sometimiento mimético al referente, lo que genera una “retérica de la
neutralidad”. Es decir, cuando se disefia un mapa lo que se busca es disciplinar el paisaje, crear
medidas y valores universales, estandarizarlo. El mapa es, al mismo tiempo un texto performativo y
persuasivo, que propone por un lado un hacer, nos abre recorridos posibles, y por otro, un creer en él,
en su descripcién y configuracion espacial. Esta vision critica sobre la cartografia nos anima a
desconfiar de ella y ser conscientes del entramado de poder que posee todo mapa subterraneamente.
En este sentido nos preguntamos ¢puede existir un mapa heterotdpico? ¢Puede este construirse desde
lo audiovisual?

Denis Cosgrove es otro pensador fundamental para la corriente de la geografia histdrica, con su
trabajo busca romper los supuestos epistemoldgicos, metodoldgicos e ideoldgicos que suponian la
correspondencia directa entre la realidad y las representaciones, ya sean paisajisticas, fotograficas o
cartograficas. Este autor reflexiona sobre el concepto de paisaje, entendiéndolo como la porcién del
espacio que ve el observador y que puede representar. Es, de hecho, la representaciéon plasmada en
una tabla, en un papel, en un lienzo, un artificio que combina naturaleza y cultura. El paisaje es un
mapa a escala local. Se supone que el enfoque paisajistico nos permite evaluar el espacio sin
desintegrarlo. Los enunciados de Cosgrove nos permiten entender que el paisaje no es una realidad
territorial objetiva sino un modo de ver y representar el mundo que nos rodea. Al ser una
construccién cultural-ideoldgica su construccién cruza esferas tales como la religion, la politica, la
estética, la geografia. Por ejemplo, el hecho de considerar al territorio como mercancia es en parte
consecuencia de como entendemos al paisaje, desde una mirada eurocéntrica, colonialista y burguesa.

Hay una doble tension existente en la concepcién del paisaje: una es como representacion (como
mirada) y la otra como experiencia (el hacer). Tal como observabamos en los mapas, hay un aspecto
performativo y otro de creencia que se retroalimentan. No sélo debemos considerar entonces el
campo de lo visual en lo representacional, sino que también vale preguntarse por la experiencia que
se tiene del espacio. Esto es lo que se ha estudiado desde la fenomenologia del espacio, el ver y el
hacer, como parte de un relato que construye el espacio.

Desde el ambito de los relatos cotidianos del espacio, Michel de Certeau en su libro La invencién de lo
cotidiano (1996) sefiala al deslinde como lo que estructura el espacio. Sostiene que hay dos formas
coexistentes de relatar el espacio: como itinerario (por ejemplo “fui a tal lugar a tal lugar”) y como
mapa (“al lado de Chile estd Argentina”). El primero relata la experiencia, el hacer; el segundo, el ver.
En ambos casos, segin de Certeau crear deslindes es lo fundamental: “toda la espacialidad habla de la
determinacién de fronteras. Delimitar significa fijar fronteras, pero al mismo tiempo dar con las
formas para traspasarlas: la frontera y el puente son entonces las figuras centrales para hablar de
espacio” (de Certeau, 1996, p.135). La frontera, limite constitutivo de todo espacio y de toda
identidad, demarcando un adentro y un afuera. Por un lado, necesitamos marcar la frontera entre
paises, entre regiones, creamos herramientas de definicién y medicion: los hitos, los mapas, las leyes
dan cuenta de eso. Pero al mismo tiempo, estos lindes son constantemente traspasados: los
habitantes de la Patagonia de ambos paises tienen mas vivencias en comun entre si que con los
habitantes de sus propios paises.

Nos preguntamos ahora, (Como es representado el paisaje de la frontera patagénica en producciones
artisticas cinematograficas respecto de las representaciones institucionales? Entendemos que esta
construccion no es inocente en un doble sentido: ni en el dispositivo que la vehiculiza, en este caso la
camara cinematografica, la cual es muchas veces vista como “neutral” u “objetiva”, como mera
herramienta, y tampoco lo es en tanto toda representacién, toda construccién —en este caso del
paisaje— habilita cierto modo de vincularnos con él, es decir, una posicién y una accién politica. ¢En la
construccion de la imagen de la frontera de Patagonia, el arte sigue el discurso y las representaciones
que se hacen desde lo institucional? Si pensamos que las imadgenes son una fuente valiosa para la

http://2016.1afuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 5 de 10



Gattds, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

historiografia, amerita no sdlo tener una visiéon amplia y abierta de las posibles fuentes, sino también
pensar de qué otros modos podemos abordar el estudio de nuestra historia y construir nuestras
identidades, mas alla de las definiciones estatales y nacionales, de historia colonial que nos atraviesa,
con este fin es que tomamos dos casos del campo del cine.

Un ejemplo de reflexion audiovisual sobre este tema es el ensayo documental, El botén de ndcar (2015).
En este film Patricio Guzman continta la saga iniciada en Nostalgia de la luz (2010), y pronto serd una
trilogia, cuando se estrene su nueva pelicula La cordillera de Los Andes. Este director trabaja con
iméagenes metaféricas y poéticas para hablar de historia politica del pais. En estos films trabaja con
metafora del desierto y el cielo, considerado bajo el paradigma de la astronomia en el primero, y la
metafora de las aguas del sur en la segunda, en ambas aparece una fuerte conexion y reflexion sobre
la dictadura chilena, vinculando la geografia chilena con los genocidios cometidos en dicho territorio,
desde el exterminio del pueblo Selknam a la dictadura de Pinochet.

En El botén de ndcar el eje conductor es el agua: “Se dice que el agua tiene memoria. Yo creo que
también tiene voz”, narra Guzmdn en voz en off, mientras una camara muda recorre los paisajes
chilenos. Por momentos grandes silencios que dejan hablar a la naturaleza. Poco a poco se conforma
una polifonia, distintas voces van emergiendo en el documental: las “protagonistas” de las distintas
historias, como la sobreviviente de la etnia Kawéskar, Gabriela Paterito, y Cristina Calderén de la
etnia Yagdn, y las voces las “expertas” como el historiador Gabriel Salazar y el periodista Javier
Rebolledo, a lo que se suman las experiencias personales del realizador, quien aparece siempre en
sonido desincronizado, fuera del campo visual. Los poemas del artista chileno Raul Zurita emergen
como espacio poético que invoca lo fantasmal, dando cuenta de los cementerios ocultos que son el
desierto de Atacama y las aguas del Pacifico. La voz en off, ensayistica, va hilando los testimonios con
imdagenes de paisajes, sin pretender jerarquizar unas sobre otras.

En este documental/ensayo aparecen citados los mapas y dibujos de Richard FitzRoy y en particular
el ejemplificador caso su vinculo con Jemmy Button, un nativo de la etnia Yagan o Yamana que, a
cambio de un botén de nacar, es llevado, junto con dos nativos York y Fuegia de la tribu vecina
Kawésqar, a Europa, para ser “educados”, “civilizados” y posteriormente devueltos a su tierra natal.
Jemmy fue quien “mejor” se adaptd a las costumbres britdnicas. Registro de esto es uno de los
retratos realizado por FitzRoy (cabe aclarar que es la primera vez que los indigenas son retratados con
rostro humano), el dibujo muestra dos momentos: 1832 y 1834, a modo de comparacién entre un
“antes” y un “después” o una situacion de “barbarie” y otra de “civilizaciéon”. En este dibujo vemos
claramente cémo funciona la narracién del otro, el dominante narra al dominado desde una idea
humanista, paternalista y de una temporalidad ascendente bajo la idea de “progreso”. Al volver a su
tierra, Jemmy se reencontr6 con su madre, sus dos hermanas y cuatro hermanos; casi habia olvidado
su lengua materna y, vestido de gentleman, seglin cuentan los diarios de Darwin, resultaba cémico
oirle hablar en inglés a su hermano “salvaje”. Asi como los Estados Americanos toman los modos de
representarse y definirse ilustrados europeos, asi como las imagenes naturalistas influencian el modo
de representar nuestra naturaleza, asi Jemmy transmite la nueva lengua impuesta. La embarcacion
parte unos dias, dejando al nativo con los suyos, al regresar se encuentran con que en él quedaban
pocas huellas de “civilizacién”. Darwin, cuenta en su diario este reencuentro con “un salvaje”
flaco, hurafio, con la cabellera en desorden. Finalmente Jemmy se niega a volver a Inglaterra.

Podriamos pensar en el devenir de esta historia de Jemmy como un posible devenir de nuestra
identidad como regién. Luego de un primer momento de colonizacién, de ser representados y
narrados por Europa —como podemos pensar que sucedido en la historia de las representaciones
pataglnicas con el naturalismo y cientificismo dominantes— y la posterior identificacion,
incorporacién y apropiacién de ese discurso, llega otro momento de independizarse e identificarse
con aquello que alguna vez fue violentado y oculto, tal como hace la geografia critica y estas peliculas.
Al citar este caso, Guzman toma la posicion critica propuesta por Harley y Cosgrove, la del
revisionismo histérico, la sospecha sobre las historias dominantes y la recuperaciéon de otras
memorias. También, esta posicién de revisionismo critico aparece respecto a lo geografico. Hay una
escena donde una artista plastica desenvuelve una larga maqueta de papel del territorio de Chile. Alli
se ve claramente que este largo pais, con 4.200 km de costas al Pacifico y que, sin embargo, niega su
identidad maritima. Vemos una imagen integrada y global de su pais, donde geografia y memoria
histdrica van de la mano.

http://2016.1afuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 6 de10



Gattds, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

La maquina narrativa estatal construye, necesariamente, un relato de Nacién como identidad cerrada
bajo el paradigma ilustrado europeo. Para crear una identidad se crean los limites de la misma, su
afuera constitutivo. Como ya mencionamos, en la creacién de los Estados-Nacién de Argentina y
Chile, la tension primera es con los pueblos originarios, la primera frontera constitutiva es interna.
En El botén de ndcar, se da visibilidad y voz a estos pueblos: aparecen testimonios de descendientes de
los pueblos Yamana y Kawéskar hablando su propia lengua, que sobrevive entre los pocos
descendientes a los exterminios sucedidos en la Patagonia.

Otro caso que tomaremos dentro del campo del cine es el film El viento sabe que vuelvo a casa (2016) del
director chileno José Luis Torres Leiva. Este es un documental de un falso rodaje de una ficcién del
conocido cineasta chileno Ignacio Agiiero. Desde un inicio se nos presenta como una pelicula sobre el
proceso de produccién e investigacion de otra pelicula, enunciando asi su condicién de meta-relato,
evidenciando que el conocimiento se construye, se provoca, es inacabado. Este documental fue
filmado en la isla de Meulin, frente al archipiélago de Chiloé, ubicado en el sur de Chile. La pelicula
parte de un mito de una historia de amor tragico: a comienzos de los afios ochenta, una joven pareja
de novios desaparece en los bosques de la isla sin dejar rastro alguno. Torres Leiva y Agiiero retratan
esta isla de Meulin partida en dos: la parte norte y la parte sur, separacion que es al mismo tiempo
material y simbélica. En el lado llamado San Francisco, el sector norte, estian los habitantes
“nativos”, la poblacién indigena, mapuche, y del otro, los “extranjeros”, la poblacién mestiza, este es
el sector sur llamado El transito. Si bien no hay limites visibles si suceden impedimentos vinculares y
relaciones de rivalidad histdricas entre ambas partes. Agiiero busca historias de amores que hayan
traspasado esa frontera, huellas y costumbres que tengan que ver con esas divisiones cada vez
mas caducas.

Recordando a de Certau, podriamos decir que estos cineastas van en busca de los puentes. En el
mismo sentido consideramos la eleccién de estar entre lo documental y lo ficcional, entre lo objetivo y
lo subjetivo, se realiza asi un gesto politico, una valoracién de las historias pequefias, miticas,
ficcionales, las realidades que existen mas alla de la "realidad” y hacen funcionar las vidas (y muchas
veces operando mas fuertemente que las identificaciones impuestas por el Estado). Las ficciones
crean también realidad. Poesia y ciencia, singular y universal conviven, se contaminan. Jean-Louise
Comolli muestra como la hibridez se presenta desde el nacimiento del cine: “en la errancia de esta
confusién inicial con la energia que le es propia, el cine devora sus fronteras” (Comolli, 2007, p.212),
desde sus inicios esta presente una doble pulsion: por un lado el registro documental de los hermanos
Lumiere, por el otro las animaciones fantasticas de Georges Melies. Un centauro de
documento-ficcional. Torres Leiva y Guzman son herederos de este legado, ya que presentan dentro
de sus producciones distintos abordajes que mezclan metodologias que suelen estar escindidas.

Como reza la metafora presente en El botén de ndcar “una gota de agua contiene un universo entero”.
Guzman parece tomar el proverbio popular “para muestra basta un boton” y toma dos botones
fundamentales de la historia del Chile, que nos hablan de dos exterminios fundamentales en distinto
momento histérico: el de los pueblos originarios, con el caso de Jemmy Button y el de la dictadura
militar del 1973, con un botén que qued6 anexado a una viga encontrada en el mar-cementerio de los
“desaparecidos”, botén que prueba de que alli hubo un cuerpo. Asi como se crean puentes entre las
partes de la isla, asi sucede entre métodos que en teoria deberian estar escindidos: verdad y mentira,
documental y ficcion se entremezclan para demostrar que son divisiones abstractas, imposibles de
sostener en la practica. Asi como Guzman nos llevaba a reflexionar sobre las historias y geografias
ocultas en el extremo sur chileno, Torres Leiva y Agiliero nos demuestran el funcionamiento propio de
légicas locales que trascienden a las definiciones nacionales.

Al analizar la obra de Aby Warburg, Georges Didi-Huberman se pregunta por este vinculo entro lo
Universal/Singular, esta paradoja de la Modernidad y sus mandatos racionalistas de intentar ordenar
el caos, lo monstruoso, lo experiencial y catalogarlo, inventariarlo, tal como lo hicieron las
expediciones europeas sobre América, mapeando, dibujando cada especie, retratando los indigenas
que alli habitaban. Retoma la obra de Wolfang Goethe, otro cientifico/dibujante/poeta —que podemos
poner en la constelacién con Von Humboldt, Darwin FitzRoy etc.— y toma de él dos figuras que dan
cuenta de este doble aspecto siempre presente: el muestreo y el caos. Estas son dos pulsiones que se
tensan, una vinculada a lo monstruoso y la otra a la necesidad de ordenar y abstraer. “Muestrear el
caos supone reconocer la dispersion del mundo y emprender, pese a todo, su coleccién”
(Didi-Huberman, 2010, p.94) Este seria el gesto llevado a cabo por Aby Warburg con su Atlas

http://2016.1afuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 7 de 10



Gattds, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

Mnemosyne y lo que condensa esta frase de Goethe: “;Qué es lo Universal? El caso singular. ;Qué es lo
Particular? Millones de casos” (Didi-Huberman, 2010, p.95). y también es el gesto llevado a cabo en
el retrato audiovisual que realizan estos cineastas al registrar un territorio monstruoso.

El cine habilita una otra construccién del paisaje que no sélo considera su aspecto visual sino también
sonoro, ficcional, experiencial. En El viento sabe que vuelvo a casa vemos la presencia de los cuerpos de
los realizadores recorriendo la isla de Meulin, dudando, construyendo relatos, de-construyéndolos.
En El botén de ndcar somos testigos de diferentes testimonios sobre los genocidios chilenos: desde la
musica, la historia, la poesia, la experiencia personal, el derecho, se crea una orquesta de voces que
reflexionan sobre el valor de las memorias sepultadas. Respecto de esto, podemos decir que estas
estrategias de representacion filmica se distancian de las representaciones dadas por el arte
institucional, ya que no ocultan su enunciacién situada, producen reflexiones desde la corporalidad
que tiene toda teoria, “La teoria no es algo distante del cuerpo vivido; sino al contrario. La teoria es
cualquier cosa menos desencarnada” (Haraway, 1999, p.125). En este viaje de pensamientos
audiovisuales se muestra el proceso de construcciéon de la representacion, e incluso las dudas e
incompatibilidades, iniciando asi el camino hacia una articulacion. Podriamos decir que este tipo de
producciones cinematograficas, entre lo documental, la ficcién y el ensayo, son en si mismas
monstruosas, un hibrido inclasificable en su modo mismo de conocer su “objeto de estudio” y de
comunicarlo. Forma monstruosa y contenido monstruoso, porque rescata esas otras definiciones de
identidad, de territorio que pertenecen a los rios subterraneos de la historia.

Para concluir deseamos tomar la propuesta del sociélogo Christian Ferrer quien en su libro Cabezas de
tormenta: ensayo sobre lo ingobernable (2004) nos habla de la posibilidad de una geografia espiritual

Es una ciencia que, sin renegar de la historia o la economia, hace visibles los pasos perdidos, los senderos
olvidados, las rutas desusadas, y sobre todo, permite hacer intersectar los atlas imaginarios (literarios, utdpicos,
legendarios) y los dramas biogrdficos. La imaginacién se superpone e imprime sobre la materia: sirva de
ejemplo la toponimia patagdnica, que expone desbordante creatividad lingiiistica de exploradores y pioneros: el
humor y el delirio se unen al santoral y la simbologia estatal. (...) El buen cartégrafo aprende a desconfiar de las
mediciones precisas, pues a cada espacio fisico corresponde un atlas simbdlico. (Ferrer, 2004, p.49)

Estos dos filmes-ensayo parecen tomar esta otra forma de geografia, ya que cartografian
audiovisualmente, desconfiando de la geografia cientifica tradicional. Los limites politicos,
demarcados de forma abstracta, estdn constantemente chocando con los otros limites existentes en
todo territorio, los experienciales: ya sean geograficos, culturales, simbdlicos, climaticos, ecoldgicos,
etc. Por las convenciones propias de su campo, el arte en este caso el cine, habilita un modo de
reflexion y conocimiento que da lugar a esas experiencias. Desde una posicion situada, que da cuenta
desde donde se enuncia, cruzando lo singular con lo universal, tejiendo puentes entre las fronteras,
estos realizadores pueden crear, tal como lo proponian los intelectuales de la corriente critica iniciada
en los sesenta, un abordaje interdisciplinario a los objetos de estudio, donde la historia, la geografia,
la politica, la estética dialogan sin prejuicios.

Videografia:
El botén de ndcar, Patricio Guzman (2010)

Elviento sabe que vuelvo a casa, José Luis Torres Leiva (2016)

Bibliografia:
Adorno T. & Horkheimer, M. (1988) Dialéctica del iluminismo. Buenos Aires: Sudamericana.
Agamben, G. (2001) “Notas sobre el gesto”, en Medios sin fin, Pre-textos, Espaiia.

Balibar, E. (2005), Fronteras del mundo, fronteras de la politica Alteridades, vol. 15, num. 30,
julio-diciembre. (pp. 87-96). Universidad Auténoma Metropolitana Unidad Iztapalapa Distrito

http://2016.1afuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 8 de10



Gattds, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.

Federal, México. Disponible en: http://www.redalyc.org/pdf/747/74703008.pdf

Burke, P. (2001) Visto y no visto: el uso de la imagen como documento histérico. Barcelona: Critica.

Comolli, JL. (2007) Ver y poder: la inocencia perdida : cine, television, ficcién, documental. Buenos Aires:
Nueva Libreria.

Cosgrove, D. (2002). Observando la naturaleza: el paisaje y el sentido europeo de la vista. Boletin de la
A.G.E., n.° 34 (pp.63-68).

Darwin, C. (2008) Diario del viaje de un naturalista alrededor del mundo. Madrid: Espasa.

De Certeau, M. (1996). La invencién de lo cotidiano. Vol. 1. Artes de hacer. Mexico:
Universidad Iberoamericana.

Diegues, A. (2000). El mito moderno de la naturaleza intocada.
http://digitalrepository.unm.edu/abya_vyala/462

Didi-Huberman, G. (2010). Atlas icémo llevar el mundo a cuestas? Madrid: Museo Nacional Centro Arte
Reina Sofia.

Ferrer, C. (2004). Cabezas de tormenta: ensayo sobre lo ingobernable. Buenos Aires: Terramar.

Foucault, M. (2010, 1966) Utopias y heterotopias.
http://www.mxfractal.org/RevistaFractal48MichelFoucault.html

Haraway, D. (1999) “La promesa de los monstruos: una politica regenerados para otros inapropiados”
Politica y Sociedad 30. (pp 121-163).

Harley J. (2005). La nueva naturaleza de los mapas. México:Fondo de Cultura Econémica.

Navarro, F. (2007), Paisajes del progreso, Educo Editorial de la Universidad Nacional del Comahue,
Neuquén Argentina.

Nuifiez, P. (2016). “La Nacién como norma de cuerpos y de paisajes en el corredor Araucania-
Norpatagonia. 1934-1955”. Anuario de historia regional y de las fronteras. Universidad Industrial de
Santander. Bucaramanga; vol. 21. (p.183). ISSN: 0122-2066.

Picone, M. (2013.). La idea del turismo en San Carlos de Bariloche a través de dos guias (1938)
Estudios y Persp. Turismo N°22. no.2 Ciudad Auténoma de Buenos Aires.

Simmel, G. (1996). “Philosophie du paysage”. En Le Dantec, JP. (ed.) Jardins et paysages. Textes
essentiels. Paris: Larousse. (Trabajo original publicado en 1912).

Torrano, A. (2009). “Ontologias de la monstruosidad: el cyborg y el monstruo biopolitico”. En Actas VI
Encuentro interdisciplinario de las Ciencias Sociales y Humanas. Cérdoba, Facultad de Filosofia y
Humanidades, UNC.

Notas

Posteriormente, en la conformacion del Estado-Nacion argentino dominara la vision sarmientina de
la Patagonia argentina como “desierto”, el vacio barbaro que se resiste a ser civilizado, y en este

http://2016.1afuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 9 de1o


http://www.redalyc.org/pdf/747/74703008.pdf
http://digitalrepository.unm.edu/abya_yala/462
http://www.mxfractal.org/RevistaFractal48MichelFoucault.html

Gattds, M.. Un cine-monstruo para un territorio monstruoso. laFuga, 20, 2017, ISSN: 0718-5316.
sentido también, monstruoso.
2

Pensamos, por ejemplo, en los postulados presentes en el libro “Dialéctica del iluminismo” (1944) de
Theodor Adorno y Max Horkheimer.

3

Consideramos que las estéticas que prevalecen con la creacién de los Parques Nacionales son una
continuidad de las iniciadas en la época de la colonia, por cuestiones de extension no desarrollaremos
las mismas pero pueden consultarse lo trabajos de Piccone (2012) Nuilez (2016) entre otros.

Como citar: Gattds, M. (2017). Un cine-monstruo para un territorio monstruoso, laFuga, 20. [Fecha de consulta: 2026-01-28] Disponible

en: http://2016.1afuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849

http://2016.1afuga.cl/un-cine-monstruo-para-un-territorio-monstruoso/849 10 de 10



	Un cine-monstruo para un territorio monstruoso
	Un análisis de dos audiovisuales sobre la Patagonia chilena
	Notas


