
Link, D.. X-Men. laFuga, 3, 2007, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/x-men/222 1 de 3

X-Men

Formas de acción política

Por Daniel Link

Tags | Cine de ficción | Representaciones sociales | Estética - Filosofía | Estados Unidos

Daniel Link es catedrático y escritor; dicta cursos de Literatura del Siglo XX en la Universidad de Buenos Aires y es el autor del

blog Linkillo (cosas mías), donde se publicó originalmente este texto. 

 

<img src=”../../../../media/fileadmin/uploads/RTEmagicC_X_WOLVERINE_PAF.jpg.jpg” border=”0”
hspace=”12” vspace=”12” width=”220” height=”220” align=”right”/>La trilogía cinematográfica
X-Men (Bryan Singer, 2000; Bryan Singer, 2003; Brett Ratner, 2006) habla, sobre todo, de formas de
acción política. En esa historia no hay modo de ignorar que los mutantes representan (alegorizan) a
los diferentes (raciales y/o sexuales) del mundo. En la segunda entrega no se nos ahorra ninguno de
los estereotipos iconográficos de la conversión homosexual ni el encuentro de viejos amantes
despechados -“Yo creía que eras el único, pero no fue así”, le dice el despreciable comandante
William Stryker (sólo por un pelo no lo llamaron Jeff) a su creación, el extraordinario Wolverine- ni el
coming out, durante el cual la madre le dice al hijo: “Y… ¿No podrías no ser mutante?” (política del
enfrentamiento dialéctico). Otro tanto sucede en la tercera entrega, cuando el padre irrumpe en el
baño donde el hijo adolescente se ha encerrado y, como un César de la modernidad, lo abofetea con un
Quoque tu al que el hijo, servil y miserable, sólo atina a contestar con un “Perdón, perdón” que tendrá
profundas consecuencias en la resolución de los conflictos principales de la trama.

Los mutantes de X-Men saben que los seres humanos sólo quieren destruirlos, porque les temen. El
primer paso para esa destrucción (alrededor del cual giraba la primera entrega) es la anunciada
promulgación de un “Acta de Registro de Mutantes”, con asiento de la identidad y de la potencia, al
cual, como no podría ser de otro modo, los mutantes se oponen por diferentes vías. En la tercera
entrega, se trata de una vacuna capaz de curar a los mutantes y devolverlos a su triste humanidad.
Como el tiempo es una categoría política, los mutantes parecen haber aceptado en la tercera parte de
la trilogía (“en un futuro no muy lejano”) un protocolo de categorización del cual hablan todo el
tiempo (y que, tristemente, copia la escala de los huracanes y otras tragedias naturales: se trata de
colocar a los mutantes en una escala de destrucción).

Una de las vías ensayadas por los mutantes para resistir a la humanidad es la negatividad dialéctica
de la modernidad marxista (Magneto), una forma de negatividad patética (con pathos), una forma de
política-heroica característica de los vanguardismos políticos y estéticos de todos los tiempos, que
desemboca en enfrentamiento y ruptura. La causa de Magneto (a la que por momentos no podemos
sino adherir calurosamente) es la mutación inducida y generalizada (en la primera entrega de
X-Men), la aniquilación de la humanidad (en la segunda entrega) o, más módicamente, en la tercera
entrega, el asesinato del mutante a partir del cual la vacuna ha sido generada.

Lo que todo el tiempo se le recuerda a Magneto es que la negación dialéctica (el “no pasarán”) 
implica la posibilidad de ser incluido en el sistema como el Otro, lo que en algún sentido anularía el 
tipo de evolución que los mutantes representan y reivindican (“Sos un dios entre los insectos”, le dice 
Magneto a un adolescente que no podrá sino convertirse a su causa dialéctica). Paradójicamente (o no 
tanto), el final de la saga es pesimista en todo (el que pudo ser un ángel se nos revela en realidad 
como una paloma gigante que sobrevuela los parques, algunos mutantes han aceptado la “vacunación



Link, D.. X-Men. laFuga, 3, 2007, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/x-men/222 2 de 3

voluntaria”, la escuela de Xavier se ha transformado en una escuelita infame regenteada por la
estúpida Storm, a donde los padres llevan alegremente a sus hijos y donde, con certeza, ejercerán el
poder de censura de las familias norteamericanas sobre los programas de estudio, y triunfa esa forma
de la hipocresía y de la segregación que llamamos corrección política).

<img src=”../../../../media/fileadmin/uploads/RTEmagicC_x-men_PAG2.jpg.jpg” border=”0”
hspace=”12” vspace=”12” width=”220” height=”220” align=”right”/> La otra vía política que
examina la trilogía es la negatividad acefálica de la modernidad nietzscheana, cuyo representante es
el doctor Xavier. Una suspensión del enfrentamiento, una política apática de la extenuación, un
devenir menor y una educación para una “vida en conjunto” al margen del Estado: el elogio de lo
neutro, la suspensión de las órdenes, los mandatos, las arrogancias y los terrorismos. La
reinvindicación del derecho a no responder, del derecho al silencio, del que acepta la complejidad de
lo múltiple y que afirma el poder de no ser (es decir: la deliberación sobre el poder de no ser). Como
señaló Maurice Blanchot en páginas ya viejas como el mundo que conocemos:

El derecho de no elegir es un privilegio, pero es un privilegio extenuante. El derecho de no
elegir también es la negativa a elegir, el deber de no consentir ninguna elección, la necesidad de
sustraerse a la elección que nos propone el orden natural del mundo en que vivimos (o que nos
propone todo orden expresado por una ley, trascendente o inmanente). Es más, no se trata de
negarse a elegir por una especie de decisión moral, por una disciplina ascética invertida, sino de
alcanzar el instante en que ya no es posible elegir (1969, p. 169).

Un debate, se ve, muy a tono con la más alta filosofía de nuestro tiempo sobre los modos de enfrentar
al enemigo (que, en la imaginación de los creadores de X-Men, y esto es notable y hay que destacarlo,
son los seres humanos, demasiado humanos): ¿Lo haremos a la manera de ese héroe de la economía de
la necesidad, Hamlet (“¿ser o no ser?”), o a la manera de ese otro héroe, pero de la economía del
deseo, Bartleby (“preferiría no hacerlo”)?

El final de la trilogía evalúa con gran escepticismo la política de Xavier: él no sólo ha desempeñado
(para escándalo de sus asociados y seguidores) el papel de “aprendiz de brujo”, produciendo (como el
capitalismo) unidades puras de esquizofrenia (Jean Grey/ Phoenix), lo que justifica plenamente el
pavoroso final que su discípula le reserva, sino que la única esperanza es la supervivencia de Magneto
y, con él, de sus poderes de confrontación. La última secuencia de una película que de otro modo
sumiría una historia bella como pocas en las sombras de la melancolía encuentra al héroe de la
revolución mutante en una plaza, jugando al ajedrez como un jubilado que espera su muerte en un
mundo donde el campo de concentración sigue siendo el paradigma de la política: el presidente de los
Estados Unidos designa como representante ante las Naciones Unidas -¡las Naciones Unidas!- a un
mutante, que representa por igual “a todos los norteamericanos, humanos y mutantes”. La confusión
entre ciudadanía y biología sobre la que Giorgio Agamben no ha cesado de alertarnos. Pero Magneto
no es la ruina senil que parece. Solo en esa plaza sobrevolada por el mutante más vil (el que ha
salvado de la muerte a quien pretendía destruirlo), Magneto alcanza a mover una pieza de ajedrez
sólo con pensarlo.

Es fácil imaginar aquello de lo que la tercera entrega de X-Men habla indirectamente. Los mutantes
han sido normalizados (ya por la vía de la vacuna o ya por la vía de la incorporación al mercado). No
es un defecto del guión lo que hay que leer en un proceso de normalización semejante sino, tal vez,
un pesimismo de la inteligencia que, afortunadamente, no deja de estar acompañado por un
optimismo de la imaginación. Magneto volverá (“Nadie nos va a curar. ¡Nosotros somos la cura!” es
su divisa) , y volverá para ponerse al frente de esas hordas de mutantes marginales (una tropa de
desclasados, pobres, ignorantes y con poderes completamente inútiles, fuera de toda posibilidad de
normalización en el mercado: los ángeles de la aniquilación). Giorgio Agamben ha señalado:

La psicología moderna ha vaciado de tal manera el término acidia de su significado original,
haciendo de ella un pecado contra la ética capitalista del trabajo, que es difícil reconocer en la
espectacular personificación medieval del demonio meridiano y de sus filiae la inocente
mescolanza de pereza y de desgano que estamos acostumbrados a asociar con la imagen del
acidioso. Sin embargo, como sucede a menudo, el sobreentendido y la minimalización de un
fenómeno, lejos de significar que éste nos es remoto y ajeno, son por el contrario un indicio de
una proximidad tan intolerable que debe camuflarse y reprimirse (1977, pp. 28-29).

http://linkillo.blogspot.com/2005/02/diario-de-un-televidente_05.html


Link, D.. X-Men. laFuga, 3, 2007, ISSN: 0718-5316.

http://2016.lafuga.cl/x-men/222 3 de 3

Y en nota al pie: “Sin duda no es pura coincidencia si, paralelamente al disfraz burgués de la acidia
como pereza, la pereza (junto con la esterilidad, que se cristaliza en el ideal de la mujer lesbiana) se
convierte poco a poco en el emblema que los artistas oponen a la ética capitalista de la productividad
y de lo útil”.

Bibliografía

Agamben, G. (1977). Estancias. La palabra y el fantasma en la cultura occidental. Valencia: Pretextos.

Blanchot, M. (1969). El espacio literario. Buenos Aires: Paidós.

 

 

 

Como citar: Link, D. (2007). X-Men, laFuga, 3. [Fecha de consulta: 2026-01-28] Disponible en: http://2016.lafuga.cl/x-men/222

 


	X-Men
	Formas de acción política


